
 

 

 

 

Het Socratisch gesprek en leerprocessen binnen 

organisaties 

Een onderzoek naar de bijdrage van het Socratisch gesprek aan de realisatie van 

leerprocessen binnen organisaties 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

 

 

Hein Peeters 

Maart 2014 

Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit Wijsbegeerte



 

Master thesis Philosophy of Management & Organizations 

Faculteit Wijsbegeerte 

Vrije Universiteit Amsterdam 

Begeleiders: Drs. E. Boers en Dr. F. Schipper 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Het Socratisch gesprek en leerprocessen binnen 

organisaties 

Een onderzoek naar de bijdrage van het Socratisch gesprek aan de realisatie van 

leerprocessen binnen organisaties 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ii 

 

 

Hein Peeters 

Studentnummer: 2507764 

h.peeters@vu.nl 

Maart 2014



 i 

Inhoudsopgave 

 

Inhoudsopgave .......................................................................................................................................... i 

1 Introductie .............................................................................................................................................. 2 

1.1 Aanleiding ...................................................................................................................................... 2 

1.2 Onderzoeksvraag en methodes ............................................................................................. 6 

1.3 Thesis overzicht ....................................................................................................................... 10 

2 Theoretisch kader ............................................................................................................................. 12 

2.1 De geschiedenis van het Socratisch gesprek ................................................................. 12 

2.2 Wat verstaan we onder het Socratisch gesprek? ......................................................... 16 

2.3 De waarde van het Socratisch gesprek voor organisaties ....................................... 24 

 .............................................................................. 2.3.1 Het belang van het Socratisch gesprek 24 

2.3.2 Collectiviteit en het radicaal vragen .................................................................... 27 

2.3.3 Research naar het Socratisch gesprek ................................................................ 29 

2.3.4 Socratische maieutiek en verhullend ondervragen ...................................... 32 

2.4 Wat bedoelen we met leerprocessen? ............................................................................. 38 

2.5 Het Socratisch gesprek en leerprocessen ....................................................................... 48 

3 Hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk ingezet? ................................................. 58 

4 De verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk ......... 67 

5 Conclusies en aanbevelingen ........................................................................................................ 80 

6 Literatuurlijst ..................................................................................................................................... 86 

7 Bijlages .................................................................................................................................................. 92 

7.1 Bijlage I, lijst van geïnterviewde respondenten ........................................................... 92



 2 

1. Introductie 

De revival van filosofie is in Nederland in de jaren negentig ingezet. In zijn boek 

Denken Achter de Dijken, de opmars van de filosofie in Nederland (2000) schrijft 

Antoine Verbij dat er vóór het verschijnen van zijn boek een heuse filosofische 

markt ontstaan is, waarop filosofische diensten en producten aangeboden en 

afgenomen worden. Het gaat om boeken en tijdschriften, zo schrijft Verbij, om 

onderwijs en trainingen, om consulten en gesprekken, om adviezen en rapporten en 

om lezingen en cursussen. Meer in het publieke domein gaat het om evenementen, 

cafés, wandelingen, en zelfs reizen en vakanties. Tegenwoordig is filosofie weer 

booming business. Via kranten, radio- en tv-programma’s en de vele filosofisch 

getinte evenementen wordt er voldaan aan de behoefte van de markt. In kranten 

bijvoorbeeld geven filosofen hun kijk op actuele zaken en via het internet vindt men 

informatie waar en wanneer filosofische cafés plaats vinden. Filosofie is populair. Zo 

doen duizenden middelbare scholieren jaarlijks eindexamen filosofie (Marsman, 

2010) en ook de verkoop van het filosofische maandblad Filosofie Magazine is 

ongekend hoog. Daarnaast is er binnen organisaties behoefte aan een filosofische 

insteek bij de organisatorische vraagstukken waar zij mee kampen. Misschien komt 

dit door die revival, of misschien omdat organisaties, door de crisis, een bewustere 

keuze maken ten opzichte van wat zij denken nodig te hebben bij de problemen van 

nu. 

 

1.1 Aanleiding 

Eén van de manieren waarop organisaties vraagstukken kunnen behandelen is door 

middel van de Socratische gespreksvorm. Een Socratisch gesprek is een filosofisch 

gesprek waarin de deelnemers hun eigen kennis en ervaring inbrengen. Door 

middel van een algemene zelf opgestelde uitgangsvraag wordt deze gezamenlijk 

behandeld. Daarmee is de doelstelling breder dan bij intervisiemethodes (Boers & 

Kessels, 2003), een gespreksvorm die vaak gebruikt wordt binnen organisaties. De 

dialoog die uit het Socratisch gesprek voortvloeit wordt niet altijd afgerond met het 



 3 

vinden van een door ieder gedragen antwoord op de uitgangsvraag, het gaat niet om 

het vinden van een oplossing van het probleem of het adviseren van een deelnemer 

aan het gesprek. Het gaat om het onderzoek van het ingebrachte vraagstuk. Ook 

daarin verschilt het Socratisch gesprek van intervisiemethodes zoals de 

tienstappenmethode of de incidentmethode. Een intervisiebijeenkomst mondt altijd 

uit in concrete adviezen voor de probleemhouder (Boers & Kessels, 2003). Echter, 

ondanks dat verschillende praktijken in Nederland zich expliciet richten op het 

behandelen van organisatorische vraagstukken door middel van de Socratische 

gespreksmethode, is over de invloed van deze methode weinig (tot niets) 

gepubliceerd. Veelal beperkt de stof zich tot beschrijvingen van het verloop van 

Socratische gesprekken, de rol van de gespreksleider, de volgorde van de 

verschillende onderdelen van een Socratisch gesprek, et cetera. Zowel in de 

literatuur als op de websites van deze aanbieders is naar mijn mening de invloed 

van de Socratische gespreksmethode onvoldoende gedocumenteerd. Daarnaast 

wordt hier beslist niet gesproken over het onderwerp van dit stuk: de bijdrage van 

het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. Dat er weinig bekend 

is over de invloed en de bijdrage in relatie tot leerprocessen is dan ook een groot 

gemis, mede omdat mijn vermoeden is dat de Socratische gespreksvorm het 

vermogen heeft om, door middel van filosofische technieken en inzichten, de 

vraagstukken waar organisaties mee kampen op een adequate manier te 

behandelen. 

 

De actualiteit van leren en leerprocessen blijkt wel uit de vele auteurs die vandaag 

de dag over deze onderwerpen publiceren (zie onder andere Bolhuis & Simons, 

2011, Coenders, 2005, Illeris, 2003, Senge, 2005, Simons, 2000, Van Wijngaarden, 

2009). Zij hebben ervoor gezorgd dat er verdieping en verbreding plaats vindt in de 

tijd dat organisaties en professionals te kampen hebben met snel veranderende 

omgevingen. Het transformatieve karakter van het Socratisch gesprek is, naar mijn 

mening van groot belang, bij het omgaan met die snel veranderende omgeving en de 

vraagstukken die daaruit voortkomen – wanneer het denken van het individu 

verandert, verandert het denken van de groep, waardoor de uitkomst met 



 4 

betrekking tot het vraagstuk verandert. Transformatie betekent omvorming. Dat is 

iets anders dan waar het binnen veranderen om gaat, namelijk anders maken. 

Daarbij begrijp ik transformatie in deze relatie als een fenomeen dat van binnenuit 

komt en die plaats vindt in aparte stappen. Zo kun je ontdekken waar of waarin 

verandert kan worden en kunnen nieuwe uitdagingen worden aangegaan. Op deze 

manier wordt geprobeerd, met behulp van filosofische denkwijzen en vaardigheden, 

die in het Socratisch gesprek ingebed liggen, het potentieel van mensen en 

organisaties te benutten. Op deze manier kunnen management- en 

organisatievraagstukken rond thema’s zoals opleiden, leren, richting, strategie, 

kennisproductiviteit, inrichting en vernieuwing, met behulp van denkgesprekken 

met diepgang, gezamenlijk worden behandeld. Zo wordt kennis gecreëerd die voor 

die tijd nog niet bestond, maar nu aangeboord kan worden om vraagstukken te 

behandelen. Dit doet men vanuit zichzelf, maar in relatie tot de betrokken 

organisatie. Juist hierom is het interessant om te onderzoeken wat de invloed is van 

de Socratische gespreksvorm en de bijdrage van het Socratisch gesprek aan 

leerprocessen binnen organisaties. Mijn vermoeden is dat het Socratisch gesprek 

een grote bijdrage kan leveren aan onder andere de ontwikkeling van organisaties 

en hun visie in relatie tot sociale- en maatschappelijke vraagstukken. 

 

Afgezien van de ‘algemene’, sociale en maatschappelijke, belangstelling voor 

filosofie, zoals die is beschreven in de introductie, is er ook binnen de 

organisatorische context een groeiende aandacht en interesse in filosofie. In 2000 

schrijft Antoine Verbij in Denken Achter De Dijken, de opmars van de filosofie in 

Nederland dat er allerlei redenen zijn om als organisatie bij filosofen te rade te gaan. 

Volgens Verbij (2000) zijn die redenen in de jaren pre 2000 alleen maar dringender 

geworden. De vraag van managers naar een methode om organisatorische 

vraagstukken, onder andere over ‘groei’, te behandelen en deze binnen een veilige 

omgeving te bediscussiëren, waar hiërarchieën en procedures tijdens het gesprek 

ter zijde kunnen worden geschoven, is gegroeid. Veelal omdat organisaties steeds 

complexer worden en steeds sneller (moeten) veranderen. Verbij (2000) stelt onder 

andere dat managers toegerust moeten worden om beter in te spelen op de 



 5 

complexiteit van organisaties en haar (economische) snelle veranderingen. Daar 

hoort een open en onderzoekende houding bij, die onder andere in het Socratisch 

gesprek te vinden is. Dat de deelnemers gezamenlijk een vraagstuk onderzoeken is 

daarbij dan ook erg aantrekkelijk omdat elk individu een veelheid aan algemene 

kennis bezit, die kan worden ingezet tijdens het Socratisch gesprek (Mitchell, 2006). 

Volgens Verbij (2000) is de Socratische methode één van de belangrijkste 

breekijzers geweest waarmee filosofen in het bedrijfsleven en in de wereld van 

managementtrainingen respect en erkenning hebben verworven. 

 

Daarnaast spreekt hij erover, dat onder maatschappelijke druk veel ondernemers de 

noodzaak van een ethische onderneming zijn gaan inzien. Het beeld wat de 

samenleving van organisaties heeft is ingrijpend veranderd. Fraude binnen 

woningcorporaties (Koolma, 2011, NRC, 22 december 2011), het schijnbaar 

ontbreken van een moraal van financiële instellingen (NRC, 17 september 2008, 

Oratie Boudewijn de Bruin, 2013, NRC, 23 maart 2009), zelfverrijking, privacy 

schending (NOS, 18 april 2013), et cetera zijn de afgelopen jaren veel verslagen door 

kranten en journaals en de publieke belangstelling is op zijn zachtst gezegd groot. 

Volgens Jeurissen en Musschenga (2002) is er iets wezenlijks aan de hand met 

moderne, westerse organisaties. Vragen als waarom doet dit zich nu voor? en was 

dit altijd maar komt dit nu eerder aan het licht? zijn hierbij belangrijk om te stellen. 

Jeurissen en Musschenga (2002) stellen dat ondernemingen, overheidsorganisaties 

en non-profit instellingen de laatste jaren sterk zijn veranderd. Ook de omgeving 

waarin zij zich bevinden is ingrijpend veranderd. Twee van de drie aspecten die zij 

aanhalen zijn interessant en waardevol om hier te noemen. Zo is de wijze waarop 

verantwoordelijkheid kan worden georganiseerd volgens Jeurissen en Musschenga 

(2002) sterk veranderd. Hierdoor kunnen organisaties snel inspelen op de 

marktontwikkelingen. Hierin verschillen zij van mening met Verbij (2000), alhoewel 

Verbij het specifiek over het toerusten van managers heeft. Niet alleen de 

organisatie van verantwoordelijkheid is veranderd, zij is ook groter geworden 

volgens Jeurissen en Musschenga (2002). Bovendien zijn organisaties vaak (grote) 

belangrijke sociale entiteiten, waardoor zij steeds vaker na (moeten) denken over 



 6 

hun plichten en verantwoordelijkheden en daar naar behoren – maar ook willen – 

handelen (Philips, 2004). Organisaties worden nu, door de samenleving, 

aangesproken op hun acties. Misschien wel door deze tendensen wordt er vandaag 

de dag door organisaties veel aandacht besteed aan maatschappelijke en ethische 

kwesties. Duidelijk mag zijn dat er in organisaties veel veranderd en gaande is. 

Binnen dit perspectief kan het Socratisch gesprek een (goede) rol vervullen. 

 



 7 

Het Socratisch gesprek is naar mijn mening niet alleen voor micro-, meso-

vraagstukken binnen de organisatie zoals ontwikkeling, strategie, 

kennisproductiviteit en vernieuwing, maar ook voor het nadenken over macro-

vraagstukken een goed hulpmiddel. Op die manier komen aan de ene kant de 

grenzen van de maatschappelijke en ethische verantwoordelijkheid van de 

organisatie aan bod. Aan de andere kant komen de denkwijzen en drijfveren van 

individuen (en organisaties) naar voren binnen de Socratische gespreksvorm. Om 

de talrijke redenen aangegeven in de voorbije paragraaf, maar in het bijzonder deze 

twee globaal omschreven redenen, is het interessant om onderzoek te doen naar het 

Socratisch gesprek binnen organisaties. 

 

1.2 Onderzoeksvraag en methodes 

In deze thesis wordt onderzocht wat de invloed is van het Socratisch gesprek binnen 

organisaties die met deze dialogische methode werken of hebben gewerkt. Meer 

specifiek richt de thesis zich op de bijdrage van het Socratisch gesprek aan 

leerprocessen binnen organisaties. Hoe (en in hoeverre) levert het Socratisch 

gesprek een bijdrage aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties? In de 

door mij bestudeerde literatuur duiken namelijk veel verbanden op met auteurs die 

bekend staan om hun theorieën wat betreft leerprocessen. Onder andere bij Nonaka 

& Takeuchi (1995), Kolb (1984), Bolhuis & Simons (2011). Maar ook binnen het 

werk van auteurs die zich specifiek richten op het Socratisch gesprek zoals Knezic et 

al. (2010) en Skordoulis & Dawson (2007) zijn leren en leerprocessen een 

terugkerend thema. De publicaties van auteurs zoals Nonaka & Takeuchi (1995) en 

Kolb (1984) zijn al jaren geleden verschenen. Zij zijn echter nog steeds actueel, 

zeker met het oog op meer recent verschenen werk van onder andere Bolhuis & 

Simons (2011) en de al eerder genoemde auteurs zoals Senge (2005) en Illeris 

(2003) die allen schrijven over leren in organisaties. Kessels en Poell (2011) 

noemen in verband met het leren in organisaties de, in snel tempo ontwikkelende, 

kenniseconomie. Hun Handboek human resource management ontstond meer dan 

tien jaar geleden als eerste druk waarin zij verkenden hoe onze samenleving aan het 

veranderen was in de richting van een kenniseconomie en de rol van medewerkers, 



 8 

leren en ontwikkelingen. Zij constateerden in de versie van 2011 dat de 

kenniseconomie, die minder waarde toekent aan meer traditionele aspecten zoals 

kapitaal, grondstoffen en arbeid, zich de afgelopen jaren met hoge snelheid heeft 

ontwikkeld. 

Zo maakt: 

 

“De waardering voor fysieke arbeid en het vermogen om te kunnen 

coördineren en regelen plaats voor een groter accent op iemands vermogen 

om een duurzame bijdrage te leveren aan het proces van het genereren en 

toepassen van kennis” (Kessels & Poell, 2011) 

 

Afgezien van de argumenteringen die zijn voorgedragen in de afgelopen paragraaf, 

geldt ook deze constatering van Kessels & Poell als belangrijke reden wat het zo 

interessant maakt om onderzoek te doen naar het Socratisch gesprek met 

betrekking tot leren en leerprocessen. 

 

Zoals in de introductie eerder is aangegeven, is er weinig literatuur te vinden die de 

invloed van het Socratisch gesprek binnen organisaties behandeld. Zeker over de 

bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties 

ontbreekt er vakliteratuur. Echter is uit vooronderzoek en de bovenstaande 

inzichten de volgende hoofdvraag naar voren gekomen: 

 

Hoe levert het Socratisch gesprek een bijdrage aan de realisatie van 

leerprocessen binnen organisaties? 

 

Door middel van onderstaande sub vragen zal in dit stuk antwoord worden gegeven 

op de hoofdvraag: 

 

 Wat verstaan we onder een Socratisch gesprek? 



 9 

 Wat zegt de literatuur over de invloed van Socratische gesprekken in en op 

organisaties? 

 Wat zijn de voordelen van de Socratische gespreksvorm? 

 Hoe wordt het Socratisch gesprek binnen organisaties gebruikt? 

 Wat bedoelen we met leerprocessen? 

 Wat is de verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen? 

 Hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk ingezet? 

 Wat is de verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen in de 

praktijk? 

 

Het onderzoek dat in deze masterthesis wordt uiteengezet bestaat uit twee 

onderdelen. Het eerste onderdeel is literatuuronderzoek, het tweede onderdeel 

bestaat uit een kleinschalig kwalitatief onderzoek. Beide onderdelen binnen deze 

masterthesis richten zich op de vraag of het Socratisch gesprek een bijdrage levert 

aan leerprocessen binnen organisaties. Hier is voor gekozen omdat alleen 

literatuuronderzoek niet voldoende is om de hoofdvraag en bijbehorende sub 

vragen te beantwoorden. Zeker ook vanwege de al eerder aangegeven reden wat 

betreft het niet aanwezig zijn van relevante vakliteratuur omtrent de invloed en de 

bijdrage aan leerprocessen van het Socratisch gesprek in de praktijk van het 

organisatiewezen. Door middel van een kleinschalig kwalitatief onderzoek onder 

organisaties, waar Socratische gesprekken zijn gehouden, wordt er in deze thesis 

gehoor gegeven aan de oproep van Skordoulis & Dawson (2007) tot 

praktijkvoorbeelden omtrent de invloed van het Socratisch gesprek en de bijdrage 

van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. 

 

Het kwalitatieve onderzoek bestaat uit acht telefonische interviews binnen vier 

verschillende organisaties waar Socratische gesprekken hebben plaats gevonden. 

Deze interviews hebben plaats gevonden binnen organisaties die geselecteerd zijn 

uit het eigen netwerk. De respondenten zijn bekend bij de auteur vanuit connecties, 

die binnen organisaties met het Socratisch gesprek werken. Onderwerpen die in de 



 10 

interviews naar voren komen hebben te maken met de voordelen van het Socratisch 

gesprek voor de organisatie, de reden om het Socratisch gesprek in te voeren binnen 

de organisatie, hoe de deelnemers aan het gesprek hebben geleerd, of houdingen, 

kennis en vaardigheden zijn veranderd, of deelnemers nieuwe bekwaamheden 

hebben ontwikkeld om taken, functies of rollen te vervullen, het omzetten van 

informatie in kennis, de herformulering van eigen ervaringen en kennis, et cetera, et 

cetera. De interviews zullen semi-structured zijn zodat er een leidraad is om de 

benodigde antwoorden te verkrijgen, maar tegelijkertijd ruimte voor onverhoedse 

antwoorden van de geïnterviewde personen. Daarbij kan onder andere worden 

doorgevraagd wanneer onduidelijke antwoorden worden gegeven. Dit vergroot de 

bruikbaarheid van de antwoorden. 

 

Naast deze interviews worden er ook informele gesprekken gevoerd met een aantal 

toonaangevende personen op het gebied van de Socratische methode. Dit zijn 

zogenaamde key informants, zij hebben gespecialiseerde kennis over een bepaald 

onderwerp. De personen die hieronder worden genoemd werken allen dagelijks met 

de Socratische methode. Hieronder is weergegeven wie dit zijn en welke link zij 

hebben met de Socratische methode. Gesprekken met hen zijn geïnitieerd om in een 

beter beeld te krijgen over het Socratisch gesprek in het algemeen en hadden 

persoonlijke voorbereiding op het schrijven van dit stuk tot doel en daarom niet 

opgenomen in deze thesis. Vragen als: hoe gebruikt u het Socratisch gesprek?, wat is 

volgens u het doel van Socratische gesprekken?, wat gebeurd er tijdens een 

Socratisch gesprek?, et cetera, zijn ter sprake gekomen. Deze gesprekken hebben 

een breder begrip van het Socratisch gesprek tot stand gebracht bij de auteur. De 

key informants zijn: 

 

 Jos Kessels, één van de oprichters van het toonaangevende bureau Het 

Nieuwe Trivium en nu eigenaar van Eidoskoop dat gespecialiseerd is in idee-

ontwikkeling. Kessels leidt al minstens 25 jaar gesprekken en trainingen 

(veelal gericht op de Socratische methode) en is auteur van onder andere het 

boek Socrates op de markt. 



 11 

 

 Joop Kools, docent Leergang Verbindend Werken bij de Hogeschool van 

Utrecht en gespreksleider en organisator van het Socratische Café in Utrecht. 

Kools heeft daarnaast het bureau Ont-moeting waar hij dialogen begeleidt en 

leer- en ontwikkeltrajecten ontwikkelt. 

 

 Huib Schwab, is eigenaar van Schwab Filosofia waarin hij door middel van 

het Socratische gesprek transformatie processen binnen organisaties 

begeleidt. Daarnaast heeft Schwab gewerkt als innovatief filosoof voor het 

Nederlandse onderwijssysteem waarbij de ontwikkeling van een methode 

filosofie centraal stond en is hij oprichter van de Vereniging van docenten 

Filosofie in het Voortgezet Onderwijs (VFVO). 

 

 Hans Bolten, is zelfstandig trainer en eigenaar van Boltentraining en verzorgt 

trainingen en opleiden op het gebied van Socratische vaardigheden, moreel 

beraad, kunst van het vragenstellen en gespreksleiding. Daarnaast is hij 

lecturer bij Universiteit Nyenrode en lecturer Socratische Gesprekstechniek 

aan het Sport Management Institute. 

 

Door literatuuronderzoek en kwalitatief onderzoek, dat aan de hand van interviews 

wordt uitgevoerd, wordt er binnen deze masterthesis verwacht een bruikbaar 

antwoord te kunnen geven op de hoofdvraag hoe levert het Socratisch gesprek een 

bijdrage aan leerprocessen binnen organisaties?. Daarbij is de verwachting dat de 

uitkomsten uit het theoretisch kader en de interviews binnen organisaties stof 

geven om een gegronde conclusie te kunnen trekken aan het einde van deze thesis 

en daarnaast een aantal bruikbare aanbevelingen te kunnen doen. 

 

1.3 Thesis overzicht 

Eerst wordt in deze thesis gestart met de geschiedenis van het Socratisch gesprek en 

wordt er een kort overzicht gegeven over de (gegroeide) belangstelling van de 



 12 

filosofie in Nederland en daarmee het Socratisch gesprek binnen organisaties. 

Daarna zal er een koppeling gemaakt worden tussen de geschiedenis en onderzocht 

worden wat er verstaan wordt onder een Socratisch gesprek. Zo zullen verscheidene 

definities van het Socratisch gesprek worden weergegeven. Hierdoor wordt 

duidelijk welke verschillen er bestaan in de definities van het Socratisch gesprek die 

door verscheidene auteurs wordt gegeven. Wanneer een eenduidige definitie is 

gevonden zal in dit stuk worden gekeken wat de literatuur ons kan vertellen over 

het voordeel en de invloed van Socratische gesprekken binnen organisaties. Want 

hoe worden Socratische gesprekken momenteel toegepast en welk doel hebben zij? 

Vervolgens wordt de verbinding gemaakt met de onderzoeksvraag van deze thesis. 

Er zal bestudeerd worden wat er verstaan wordt onder het begrip leerprocessen. Zo 

kan naderhand antwoord worden gegeven op de onderzoeksvraag hoe het 

Socratisch gesprek een bijdrage levert aan leerprocessen binnen organisaties. Dit 

betekent dat er door middel van empirisch onderzoek zal worden bestudeert op 

welke manier het Socratisch gesprek in de praktijk wordt ingezet en of zij een 

bijdrage levert aan leerprocessen binnen organisaties. Uiteindelijk zullen de 

uitkomsten uit het empirisch onderzoek vergeleken worden met de uitkomsten uit 

paragraaf 2.4, waarin centraal staat wat leerprocessen zijn. Zo zal worden 

achterhaald of wat zich in de praktijk voordoet overeenkomt met de bestudeerde 

literatuur. Ook kan zo vastgesteld worden of Socratische gesprekken in de praktijk 

bijdragen tot leerprocessen binnen organisaties. De belangrijkste bevindingen en 

resultaten ten slotte, zullen worden weergegeven om antwoord te kunnen geven op 

de sub vragen en hoofdvraag waarna nog enkele aanbevelingen naar voren zullen 

worden gebracht. 

 



 13 

2. Theoretisch kader 

In dit hoofdstuk zal de geschiedenis van het Socratisch gesprek centraal staan en zal 

daarnaast een kort overzicht worden gegeven van het Socratisch gesprek. Dit is 

belangrijk omdat op deze wijze de ontwikkeling van deze gespreksvorm duidelijk in 

beeld kan komen. Wat het Socratische gesprek inhoudt is, in de geschiedenis die het 

Socratische gesprek heeft doorlopen, steeds weer veranderd. We beginnen bij 

Socrates en Leonard Nelson. Deze chronologische weergave van de geschiedenis van 

het Socratische gesprek zal eindigen bij de hedendaagse situatie. Hier zal de 

koppeling worden gemaakt met het volgende hoofdstuk waarin zal worden 

onderzocht wat onder het Socratisch gesprek verstaan zal worden en wat deze 

inhoudt. 

 

2.1. De geschiedenis van het Socratisch gesprek 

Ten tijde van de 4e en 5e eeuw voor Christus in de Griekse geschiedenis maakt de 

Griekse geest zich los van de traditionele godsdienst. Het is hier dat we de eerste 

pogingen zien, om door zelfstandig denken, de wereld te verklaren vanuit 

natuurlijke oorzaken. Dit is een beslissende maatstaf om te kunnen spreken van 

échte filosofie. Zo zie je dat een aantal denkers zich gelijktijdig losmaken van 

theologische ideeën en op zoek gaat naar een oerstof - zij willen een verklaring 

zoeken voor de natuurlijke wereld. In de tweede belangrijke periode van het 

Griekenland uit die tijd maken zogenaamde Sofisten de weg vrij voor Socrates, Plato 

en Aristoteles. De Sofisten wijzen op tegenspraken die heersen in de tot dan toe 

beoefende ‘filosofie’ en maken duidelijk dat die niet voldoet. In deze bloeiperiode 

van de filosofie is Athene het (filosofische) middelpunt. Veel filosofen hadden op dit 

moment twijfels ten aanzien van de betrouwbaarheid van zintuiglijke 

waarnemingen. Hierdoor ontstond twijfel aan de mogelijkheid van de mens tot 

kennisvergaring in het algemeen. Als kennis tot je komt via de zingtuigen, hoe kun je 

dan op die kennis vertrouwen wanneer de zintuigen tegelijkertijd in twijfel worden 

getrokken? Is het dan nog mogelijk om betrouwbare kennis te vergaren? De Sofisten 

zijn belangrijk geweest in de geschiedenis van de filosofie omdat zij zich niet langer 

op de natuur richtten, maar op de mens. Daarnaast hebben zij het denken zelf tot 



 14 

onderwerp van het denken gemaakt waarbij de voorwaarden, mogelijkheden en 

grenzen van het denken kritisch onderzocht worden. 

Socrates’ methode heeft veel weg van die van de Sofisten. Hij staat bekend om het 

steeds verder bevragen van iemand om diegene in het nauw te drijven. Hier komt 

uiteindelijk de term Socratische methode vandaan. Daarnaast deelt hij de interesse 

van Sofisten voor de mens en niet zozeer voor de natuur. Voor Socrates is deugd 

hetzelfde als inzicht. Want het is onmogelijk het goede te doen, zonder het goede te 

kennen. Ook is het onmogelijk het goede niet te doen, wanneer men dit wel kent. Het 

doel van Socrates’ leer is dan ook de ander te onderrichten over de ware deugd, om 

datgene wat het goede is om te doen, zichtbaar te maken. Dat is het nieuwe van zijn 

leer; hij wil mensen oproepen tot zelfonderzoek en inkeer. Dit is dan ook de 

eigenlijke basis van het Socratische gesprek. Het Socratisch gesprek is, hoe kan het 

ook anders, vernoemd naar de Griekse filosoof Socrates. Hij zou door middel van het 

bevragen van iemand - het gesprek, de dialoog – deze persoon tot nieuwe inzichten 

laten komen. In de Theaetetus komt Socrates te spreken over het ‘beroep’ dat hij 

uitoefent; die van verloskundige, of vroedvrouw. Echter benoemt hij twee 

verschillen, namelijk: 

 

“My art of midwifery is in most respects like theirs; but differs, in that I 

attend men and not women; and look after their souls when they are in 

labour, and not after their bodies. But the greatest thing about my art is this, 

that it can test in every way whether the mind of the young man is bringing 

forth a mere image, an imposture, or a real and genuine offspring” Socrates in 

Plato’s Theaetetus, 150b – 150c (Plato, 1921) 

 

Hier zegt hij in feite dat ieder mens de waarheid in zichzelf draagt. Deze dient 

ontborgen te worden – die dient verlost te worden. Dat is de maieutiek in het werk 

van Socrates. In het Socratisch gesprek zie je dezelfde maieutische manier naar 

voren komen. Door het bevragen van elkaars (voor)oordelen, formuleringen en 

gedachtegangen wordt gezamenlijk naar ‘de waarheid’ gezocht. Zo komt men, 

weliswaar met elkaar, zelfstandig tot (nieuwe) inzichten. Socrates zocht op deze 



 15 

wijze naar een methode om te komen tot de juiste maat en naar een juiste ordening 

van het leven in de polis (stad). De polis moest opnieuw een bestemming en een 

moraal-filosofische balans krijgen, zodat de polis niet ten onder zou gaan aan 

relativisme, individualisme en normloosheid. 

 

Voor dit stuk is het van belang om de periode rond 1920 te noemen met betrekking 

tot wat men nu kent als het Socratische gesprek. In deze periode is het Socratisch 

gesprek ontwikkeld door Leonard Nelson. Nelson is een Duitse filosoof die zijn 

filosofisch inzicht vooral vanuit de denkwijzen van Kant en Socrates putte. Socrates 

vanwege zijn filosoferen door middel van het gesprek waarin vragen stellen, en 

(gezamenlijk) ervaringen onderzoeken van betekenis zijn. Kant was voor Nelson 

belangrijk omdat hij het zelf denken centraal stelde in zijn werk. Simpel gezegd is 

een Socratisch gesprek een oefening in zelf denken (Halsema & Willemsen, 2012), 

waarbij het gaat om het beantwoorden van een (filosofische) vraag (Delnoij & van 

Dalen, 2003). Nelson heeft de Socratische gespreksmethode ontwikkeld met de 

insteek om de filosofie dieper te verankeren in het dagelijkse leven. Onder meer 

door de methode praktisch toe te passen, in bijvoorbeeld de politiek en het 

onderwijs. Het terugvragen naar de vooronderstellingen van de deelnemers aan het 

gesprek staat centraal in Nelson’s benadering. Door gezamenlijk te onderzoeken 

welke vooronderstellingen aan onze oordelen en ideeën ten grondslag liggen, 

komen de deelnemers tot inzicht en kan men aan (zelf)onderzoek doen. In deze 

twee aspecten zie je de denkwijzen van Kant en Socrates terug. Daarbij is het van 

groot belang dat de gespreksdeelnemers door middel van hun eigen capaciteit de 

betreffende vraag behandelen om zo tot ‘waarheid’ te komen. Nelson noemde zijn 

methode daarom ‘kritisch’ en onderscheidde   die zodanig van de filosofie dat zijn 

methode er niet op uit was om anderen iets te leren (Nelson, 2009). 

  

Om tot die ‘waarheid’ te komen is het noodzakelijk dat door middel van 

gezamenlijke collectieve reflectie en introspectie, de vastgeroeste ideeën op het 

gebied van de logica, ethica en esthetica aan het licht worden gebracht (Nelson, 

2007). De methode van het Socratisch gesprek concentreert zich dus door middel 



 16 

van haar beschouwende kracht op begrijpen, onderkenning en besef. Dit heeft veel 

weg van wat door de Duitsers Verstehen1 genoemd wordt. Verstehen refereert naar 

het begrijpen van de betekenis van de actie vanuit het perspectief van de ander als 

subject. Daarbij is het belangrijk om verbanden te kunnen maken en het fenomeen 

daadwerkelijk te begrijpen. Zo kunnen bijvoorbeeld de intenties van mensen niet 

worden waargenomen en is Verstehen een systematische manier van het begrijpen 

van het handelen. Het groepmethodische aspect van het Socratische gesprek kreeg 

meer vorm toen Nelson in 1922 de Politische Philosphische Akademie oprichtte. 

Hierdoor werd filosofie uit de omgeving van universitair onderwijs, en dus uit haar 

intellectuele ivoren toren, geplaatst. Op deze manier werd buiten de universiteiten 

het kritisch denken gemotiveerd, en zo ook de verzelfstandiging van de deelnemers 

van het Socratisch gesprek. Deze verplaatsing is één van de bijdrages van het 

Socratisch gesprek aan het sociale nut van filosofie (Harteloh, 2011). 

 

Nelson’s leerling Gustav Heckmann werkte de Socratische methode verder uit. Zo 

stelt Heckmann heldere en procedurele regels op voor het Socratisch gesprek. 

Hierdoor neemt het Socratisch gesprek een meer onafhankelijk en zelfsturend 

karakter aan (Birnbacher, 1999) ten opzichte van hoe het Socratisch gesprek 

daarvoor gevoerd werd. Ook verbreedt Heckmann het gebruik van onderwerpen die 

ingebracht mogen worden in het gesprek (Mitchell, 2006). Andere belangrijke zaken 

die Heckmann beschrijft, hebben te maken met het ‘uiterlijk’ van het Socratisch 

gesprek. Zo stelt hij onder andere regels op voor het gebruik van het Socratisch 

gesprek. Naar zijn mening zal bijvoorbeeld de gespreksleider niet mogen deelnemen 

aan het gesprek. Heckmann beschrijft ook welke vraagstukken niet behandeld 

kunnen, of mogen worden. Een andere belangrijke ontwikkeling die Heckmann 

doorvoerde heeft betrekking op het niet mogen inbrengen van empirische data van 

buitenaf, om daarmee een standpunt kracht bij te zetten. De invloed die Heckmann 

heeft gehad is vooral van belang omdat de Socratische methode een ontwikkeling 

heeft doorgemaakt waarbij onderwerpen werden aangesneden die normaal 

                                                        
1 Zie http://plato.stanford.edu/entries/weber 



 17 

gesproken tot het rijk van filosofie, religie of taal behoren. De onderwerpen die 

behandeld kunnen worden binnen het Socratisch gesprek zijn specifiek, concreet en 

belangrijk. De deelnemers hebben echter geen uitgebreid reglement nodig voor het 

succesvol analyseren en bediscussiëren van het zelfgekozen vraagstuk. Bij het 

behandelen van vraagstukken dienen de deelnemers zich slechts in te zetten en de 

regels na te leven. Heckmann veronderstelde dat deze kwalificaties en een normale 

intelligentie de enige benodigdheden zijn om deel te kunnen nemen aan het 

Socratisch gesprek (Mitchell, 2006). 

 

De Socratische gespreksmethode wordt vanaf 1980 in Nederland geïntroduceerd en 

met name door Karel van der Leeuw, destijds vakdidacticus filosofie aan de 

Universiteit van Amsterdam en Pieter Mostert, in de jaren ’90 medeoprichter van 

het Centrum voor Kinderfilosofie, uitgedragen. Onder invloed van de Nederlandse 

denkwijze en instelling, wordt onder andere de tijdspanne van het gesprek verkort. 

Daarnaast wordt de Socratische gespreksmethode nu meer een oefening gericht op 

de reflectieve bekwaamheid van de deelnemers. Dit reflexieve aspect houdt in dat 

men zich toelegt op het bewust worden van zichzelf en zijn eigen denken. Wellicht 

dat nu hierdoor ook het onderwerp voorafgaande aan het gesprek wordt gekozen. 

De populariteit binnen Nederland zorgde, buiten het academische veld om, voor 

werk voor filosofen. In deze omgeving, buiten de universiteit, ziet men dat de rol van 

de filosoof verandert van het typische beeld van de filosoof die wijs is en de groep 

tegenover hem onderricht, naar facilitator waarbij individuele en collectieve 

denkprocessen centraal staan (Harteloh, 2011). In het volgende hoofdstuk zal door 

middel van relevante literatuur onderzocht worden wat er precies onder het 

Socratisch gesprek verstaan wordt. 

 

2.2. Wat verstaan we onder een Socratisch gesprek? 

In dit hoofdstuk zullen meerdere definities van het Socratisch gesprek aan de orde 

komen. Hierdoor wordt duidelijk welke verschillen van opvattingen er zijn. 

 



 18 

Zoals reeds vermeld, is het Socratisch gesprek door Nelson ontwikkeld om te 

kunnen gebruiken binnen het onderwijs en de politiek. Daarom was voor Nelson de 

Socratische methode: 

 

“De kunst om niet de filosofie maar wel het filosoferen aan te leren, de kunst 

om niet te onderwijzen over filosofen, maar om van de studenten zelf 

filosofen te maken” (Nelson, 2009) 

 

De filosofische waarheid zat volgens Nelson al verscholen in de rede van de mens – 

in ons denken. We hebben echter een systematische methode nodig om deze 

waarheid te bereiken. Met de jaren zijn de ideeën van Nelson op een dusdanige 

manier ontwikkeld, dat het principe van het gezamenlijke onderzoek verder is 

gesystematiseerd. Deze verandering zie je onder andere naar voren komen door het 

systematische overleg, dat wordt bewerkstelligd door middel van specifieke regels, 

om zo (voor de deelnemers) fundamentele vraagstukken te behandelen. Daarnaast 

is het toepassen van systematische reflectie van de ervaringsoordelen van degene 

die deelnemen aan het gesprek van belang (Van Rossem, 2001). De systematische 

reflectie beschouw ik als één van de karakteristieken van het Socratisch gesprek die 

voor leerprocessen zeer belangrijk is. Hieruit kan worden opgemaakt dat door deze 

ontwikkeling het niet meer zozeer om Nelsons initiële doel, namelijk het 

onderrichten en wijzer maken van de deelnemers aan het Socratisch gesprek gaat. 

 

Alhoewel Ove Karlsson (2001) over het Socratische gesprek schrijft met betrekking 

tot evaluatieprocessen binnen de organisatie, ziet men dat ook Karlsson het 

Socratische gesprek in zijn artikel Critical Dialogue: Its Value and Meaning meer 

richting deze beweging beschrijft: 

 

“The Socratic dialogue generally focuses on one or a few important concepts, 

e.g. ‘what is knowledge?’ or ‘what is justice?” […] The aim of this critical 

examination is to gain practical and theoretical knowledge about how we 

ought to live and how the world is” 



 19 

 

Vooral hoe Karlsson (2001) het doel van het Socratisch gesprek beschrijft, 

beschouw ik als tweede karakteristiek van het Socratisch gesprek die in de 

vergelijking met leerprocessen zeer belangrijk is. Dat doel is namelijk praktische en 

theoretische kennis verwerven over hoe te leven en hoe de wereld is. In 

tegenstelling tot Karlsson beschrijven Knezic et al. (2010) en Skordoulis & Dawson 

(2007) beiden het Socratisch gesprek eerder op een manier, die wil doordringen tot 

het wezen en de betekenis van verschijnselen. Zo stelt Knezic et al. dat het vooral 

gaat om de condities die  het Socratisch gesprek creëert om te kunnen leren: 

 

“The Socratic Dialogue trains the dialogic skills which are an important part 

of interpersonal competence. At the same time, the Socratic Dialogue also 

provides the conditions for experiencing learning in dialogue with and from 

each other” 

 

Dit statement van Knezic et al. beschouw ik als derde karakteristiek van het 

Socratisch gesprek dat voor leerprocessen zeer belangrijk is. Skordoulis & Dawson 

(2007) beschrijven opmerkelijk genoeg gelijktijdig dat het Socratisch gesprek op 

verschillende manieren tot het nastreven van wijsheid leidt: 

 

“Socratic dialogue has the function of leading, through inquiry into various 

propositions and hypotheses (refutation of what one thought one knew), the 

uncovering of hidden knowledge, and the attainment of understanding and 

knowledge (scientific, professional and practical), to the pursuit of wisdom 

[…] All the characters/participants in a dialogue, with their culture, their 

experiences and their thoughts, have importance.” 

 

Dit vertoont weer meer gelijkenis met de insteek van Nelson en Karlsson. Skordoulis 

& Dawson behandelen naast deze aspecten van het Socratisch gesprek, de 

hernieuwde interesse in de vraag of lokale en globale organisaties active 

workmanship behoren te ontwikkelen. Active workmanship wordt door hen 



 20 

omschreven als het proces waarin passieve werknemers worden getransformeerd 

in betrokken en actieve individuen die besluiten kunnen nemen. Deze individuen, 

waaronder medewerkers, managers en teamleiders, zijn namelijk degene die 

beslissingen kunnen nemen die, gezamenlijk, vorm geven aan de organisatie. Als 

deze een passieve houding aannemen, zouden zij niet passief horen te zijn volgens 

Skordoulis & Dawson. Hierbij gaat het dan ook om het tot de kern doordringen van 

een vraagstuk en de betekenis daarvan in de organisatie, waarbij ik geen wezenlijk 

verschil zie tussen het Socratisch gesprek binnen of buiten organisaties. Dit hangt 

voor een deel samen met wat voor Nelson een belangrijk, en misschien wel het 

belangrijkste, aspect was: de regressieve abstractie (Nelson, 2007). Dit betekent dat 

er wordt teruggevraagd naar de vooronderstellingen van de deelnemers aan het 

Socratisch gesprek, waarbij als het ware een syllogistische structuur van het denken 

ontstaat (Van Hooft, 1999). Via deze insteek beweegt men zich van het schijnbaar 

zekere, naar het onzekere. Vanuit de ervaring van degenen die deelnemen aan het 

gesprek beweegt men zich naar het gezamenlijke van de grondbeginselen (Van 

Rossem, 2001). Dit betekent dat het onderzoek zich vanuit vooronderstellingen naar 

gezamenlijke waarheden, die overeenstemmen met de realiteit beweegt. De 

regressieve abstractie, het steeds terugvragen en het komen van het zekere naar het 

onzekere beschouw ik als vierde karakteristiek van het Socratisch gesprek die in de 

vergelijking met leerprocessen zeer belangrijk is. De notie van regressieve 

abstractie maakt dat het Socratische gesprek, mijn inziens, in potentie een zeer 

krachtige methode is voor het bewerkstelligen van kritisch denken binnen een 

groep, of dit nu binnen of buiten de organisatie plaats vindt. Dit terugvragen staat 

ook in verband met tweede-orde vragen, vragen over mentale modellen. In de 

vorige paragraaf zal hier meer over worden uitgeweid. In verhouding met dit 

collectief kritisch denken benadert Van Hooft (1999, 2001) het Socratisch gesprek 

als een coöperatief onderzoek naar de aannames die ten grondslag liggen aan onze 

acties en oordelen, alsook persoonlijke kennis (tacit knowledge) en aannames bij 

het nemen van beslissingen. Dit coöperatieve onderzoek beschouw ik als vijfde, en 

laatste, van de karakteristieken van het Socratisch gesprek die voor leerprocessen 

zeer belangrijk is. 



 21 

 

Volgens Hans Bolten, auteur van het artikel De ontdekking van een goede 

gesprekshouding; het Socratische gesprek als morele ervaring (1998) is een 

Socratisch gesprek: 

 

“Een gedachtewisseling met als doel het formuleren van een antwoord op een 

bepaalde vraag. Het is een poging om een dialoog tot stand te brengen..” 

 

Echter, geldt het doel om antwoorden te vinden op bepaalde vragen voor veel 

andere gesprekken, zo ook binnen bijvoorbeeld intervisiemethodes. Dit is kort aan 

bod gekomen in paragraaf 1.1. Desalniettemin wordt uit bovenstaande definities 

onder meer duidelijk dat binnen het Socratisch gesprek een praktijkgeval uit het 

verleden centraal staat, waar degene die de situatie inbrengt ook daadwerkelijk bij 

aanwezig is geweest en dat als een probleemsituatie heeft ervaren.  

 

 

 

 

 

 

Ik noem hier twee van de drie ‘technieken’ van het Socratisch gesprek, die 

Skordoulis & Dawson (2007) onderscheiden: 

 Weerlegging van wat men dacht dat men wist (elenchus) 

 Verborgen kennis naar voren brengen (het aspect van de maieutiek) 

Daarnaast spreken zij over het onderscheid tussen drie typen van kennis: 

wetenschappelijke kennis (episteme), professionele of groepskennis (techne) en 

praktische wijsheid (phronesis), die zij belangrijk vinden. De genoemde 

‘technieken’ zijn naar mijn mening zeer belangrijk. Men ziet ze ook terug komen in 

hoe Jos Kessels, Erik Boers en Pieter Mostert de stappen binnen het Socratisch 



 22 

gesprek beschrijven in hun boek Vrije ruimte, filosoferen in organisaties (2002)2. 

Zij noemen de volgende tien stappen binnen het Socratisch gesprek: 

1. Formuleer het te onderzoeken thema in mogelijke uitgangsvragen. Selecteer 

er één. 

2. Zoek naar voorbeelden uit eigen ervaring waarin de uitgangsvraag speelt. Elk 

voorbeeld wordt kort toegelicht.  

3. Selecteer een voorbeeld. Wat is het meest interessante? Wat is het meest 

vruchtbare voorbeeld om de uitgangsvraag aan te onderzoeken? Dit 

voorbeeld is de grondslag voor analyse en argumentatie gedurende het 

gehele gesprek.  

4. Laat de voorbeeldgever het voorbeeld zo gedetailleerd vertellen dat ieder 

zich kan verplaatsen in diens positie. Vraag naar de feiten (omstandigheden, 

handelingen, wie,   wat, waar, wanneer, hoe) en naar de beleving van deze 

feiten (gedachten, gevoelens).  

5. Spits het voorbeeld toe op een cruciaal moment: een handeling, ervaring of 

oordeel van de voorbeeldgever. De beschrijving daarvan is de kernbewering. 

6. Vraag naar de motieven voor de handeling, de gronden van de ervaring of de 

redenen voor de kernbewering. “Hoe kwam je daarbij? Waarom vond je dat? 

Wat maakte dat je ...? Is dat wat in de casus ten grondslag lag aan je gedrag?” 

Koppel de antwoorden op deze vragen terug naar de uitgangsvraag. Wat 

betekenen zij voor deze vraag? Concretiseer en preciseer de begrippen uit de 

uitgangsvraag aan de hand van de kernbeweringen en deze 

rechtvaardigingen.  

7. Toets de rechtvaardigingen via de verplaatsing door de anderen. Zouden zij 

in dat voorbeeld, op dat moment, hetzelfde hebben gedaan, gedacht, gevoeld 

of niet? En waarom? Is dat een goede reden? Op grond waarvan geldt die 

redenering? Elke algemene uitspraak moet geconcretiseerd kunnen worden 

                                                        
2 Kijk voor een volledig verslag van een Socratisch gesprek op 
http://www.boltentraining.nl/wp-
content/uploads/2012/12/socratisch_gesprek_artikel2.pdf 

http://www.boltentraining.nl/wp-content/uploads/2012/12/socratisch_gesprek_artikel2.pdf
http://www.boltentraining.nl/wp-content/uploads/2012/12/socratisch_gesprek_artikel2.pdf


 23 

aan de hand van het gekozen voorbeeld. 

8. Formuleer de essentie: Waar draait het hier om voor jou? Op welke waarden 

of principes is je opvatting gebaseerd? 

9. Zoek consensus over rechtvaardigingen en kernbeweringen. ‘Kan iedereen 

met deze uitspraken instemmen? Is dit het antwoord op de uitgangsvraag?’ 

10. Kijk terug op het gesprek. Wat beviel je? Wat vond je lastig? 

Hieruit valt op te maken dat voor een opwindend, interessant en levendig Socratisch 

gesprek alle deelnemers actief aan het gesprek zullen moeten deelnemen, waarbij zij 

zelfstandig tot inzicht moeten komen (Van Rossem, 2001). Daarnaast ziet men dat 

een eenduidig antwoord op het vraagstuk niet altijd gevonden wordt. Juist het 

onderzoek, samen met de andere deelnemers en hun verschillende karakters, 

culturen, ervaring en gedachten, dient er echter ervoor te zorgen dat een deelnemer 

een antwoord op het vraagstuk vindt.  

 

Knezic et al. (2010) formuleren het Socratische gesprek, na bestudering van 

literatuur van onder andere Heckmann, Kessels en Saran & Neisser, als volgt: 

“The Socratic Dialogue is a philosophical group dialogue in which the 

participants guided by a facilitator and a number of ground rules strive to 

reach a consensus in answering a fundamental question on the basis of a 

real-life example or incident with the purpose of achieving new insights” 

Deze definitie van het Socratisch gesprek, ziet het gesprek simpel gezegd als een 

gezamenlijke poging antwoorden te vinden op (fundamentele) vraagstukken. En 

juist dit, in combinatie met het verwerven van nieuwe inzichten, is van belang voor 

mijn onderzoek. De vraag wordt verbonden met een concrete ervaring van één van 

de deelnemers. De gedachten van alle deelnemers moeten dan echt zodanig 

verduidelijkt worden, dat iedereen elkaar begrijpt. Dat is dan ook de reden dat een 

Socratisch gesprek vaak langzaam verloopt. De drie grootste verschillen bij de 

definities hebben te maken met: 

 



 24 

 Het aspect van onderrichten of wijzer maken van de deelnemers tegenover 

het praktisch nut van het bespreken van fundamentele vraagstukken 

 Het praktisch nut tegenover het stellen van vragen als educatieve methode 

 Het coöperatieve onderzoek naar aannames en persoonlijke kennis 

tegenover het Socratisch gesprek als methode om te leren 

 

Al met al komt de beschrijving van het Socratisch gesprek van Knezic et al., die 

hierboven is uiteengezet, het dichtste bij hoe ik het Socratisch gesprek begrijp. 

Alhoewel bruikbaar is deze formulering van Knezic et al., maar ook van de overige 

auteurs, niet simpelweg toe te passen binnen de context van deze thesis: het 

Socratisch gesprek en leerprocessen binnen organisaties. Dit zou te maken kunnen 

hebben met het feit dat alle auteurs vanuit een andere achtergrond schrijven 

omtrent het Socratisch gesprek. 

 

Jos Kessels schrijft in zijn boek Socrates op de markt (1997) over het Socratisch 

gesprek op een manier die meer gericht is op de organisatorisch context. Met de 

ondertitel van het boek, Filosofie in bedrijf, in het achterhoofd, noemt hij het 

Socratisch gesprek in zijn boek: 

 

“Een methode om verbanden aan te leggen, om generalistische kennis tot 

stand te brengen en zo vanuit verschillende specialismen met elkaar in 

gesprek te komen” 

 

Zo kunnen de beperkingen van het eigen blikveld overstegen worden. Deze definitie 

zal dan ook worden aangehouden binnen de context van deze thesis. Voor deze 

definitie is gekozen omdat enerzijds hierin de voorgaande omlijningen van het 

Socratisch gesprek in opgenomen worden. Anderzijds legt de manier waarop 

Kessels het Socratisch gesprek definieert gelijk de link met kennis, leren en 

gezamenlijk vraagstukken onderzoeken. Hij zegt immers dat dit alleen kan: 

 



 25 

“In een gezamenlijk onderzoek, door een gezamenlijk afwegen van 

argumenten, een vergelijking van perspectieven, een toetsing van verbinding 

van zienswijzen” 

 

Er zijn waarschijnlijk ook andere gesprekken die dit doen, of in ieder geval in het 

gespreksklimaat veel overeenkomsten tonen. Echter, de doelstellingen, werkwijzen 

en uiteindelijke resultaten van het Socratisch gesprek verschillen. Het Socratisch 

gesprek kent onder andere de gezamenlijke analyse van een fundamentele vraag, 

toetsing van waarden en onderzoek naar validiteit van die waarden als 

doelstellingen (Boers, Kessels, 2003). Verschillen liggen volgens Boers en Kessels 

(2003) op het gebied van substantieel versus instrumenteel (zoeken naar 

betekenis), verantwoorden versus beantwoorden (zelfonderzoek) en 

intersubjectiviteit versus individualiteit (gemeenschappelijk antwoord vinden). 

Ondanks dat Boers en Kessels spreken over de verschillen tussen het Socratisch 

gesprek en intervisie noemen zij een aantal resultaten van het Socratisch gesprek 

die, mijn inziens, uniek zijn voor het Socratisch gesprek: 

 

- Fundamentele overtuigingen worden expliciet geformuleerd 

- Fundamentele overtuigingen worden getoetst en verantwoord 

- Stilzwijgende kennis wordt expliciet gemaakt 

- Schijnweten wordt ontmaskerd 

- Oude denkgewoontes transformeren tot nieuwe denkgewoontes 

- Men verkrijgt inzicht in elkaars ideeën en opvattingen 

- Gezamenlijke visie groeit 

 

Het “gezamenlijke onderzoek” en “gezamenlijk afwegen van argumenten” toont veel 

verwantschap met het principe van thinking together waar Senge (2006) en Isaacs 

(1999) in hun werk over spreken. Hierin gaat het om samen nadenken. Om beter te 

begrijpen wat de formuleringen van onder andere Kessels inhouden, is het 

belangrijk om te bestuderen wat er in de literatuur te vinden is omtrent de invloed 

van het Socratisch gesprek en haar toepassing binnen organisaties. In het 



 26 

voorgaande hoofdstuk was te lezen wat er in dit stuk verstaan wordt onder het 

Socratisch gesprek en zijn daarvoor verschillende definities gegeven. In hoofdstuk 

2.3 zal een relatie worden gelegd met het gebruik van het Socratisch gesprek in de 

praktische organisatiecontext. 

 

2.3. De waarde van het Socratisch gesprek voor organisaties? 

Nadat duidelijk is geworden wat het Socratisch gesprek inhoudt, is de volgende 

logische stap met betrekking tot deze thesis, om te onderzoeken wat de voordelen 

zijn van het gebruik van het Socratisch gesprek binnen organisaties. Want al 

ongeveer dertig jaar wordt er interesse getoond in het gebruik van het Socratisch 

gesprek binnen organisaties. Het Socratische gesprek is een vorm van dialoog 

voeren. Professionals weten echter vaak niet wat te verwachten van een Socratisch 

gesprek en zeker niet hoe een onderzoeksgesprek, zoals een Socratisch gesprek, te 

voeren. Binnen paragraaf 2.3.1 zal ten eerste het belang van Socratische gesprekken 

besproken worden. Vanuit deze paragraaf wordt aansluitend de koppeling gemaakt 

met het radicaal vragen, collectiviteit, research rondom Socratische gesprekken en 

de Socratische maieutiek om zo de voordelen van het Socratisch gesprek te 

bespreken. 

 

2.3.1 Het belang van het Socratisch gesprek 

Toen Jos Kessels dertig jaar geleden begon met het voeren van Socratische 

gesprekken was het moeilijk om deze gespreksvorm te introduceren binnen 

organisaties. “Nu is de potentiële behoefte heel groot” zo zegt hij in het interview ten 

behoeve van deze thesis. Wellicht is dat een verklaring waarom mensen zoals Hans 

Bolten, Jos Kessels, Erik Boers en anderen al jaren een op zichzelf staande praktijk 

voeren met betrekking tot het aanbieden van Socratische gesprekken en 

gerelateerde aangelegenheden. Zij worden onder andere ingeschakeld door de 

Nederlandse overheid, zorg-gerelateerde instellingen/organisaties en de Europese 

Unie. Maar ook grote internationale organisaties zoals Mars (van de chocolade) en 

Philips huren hun diensten in. Desalniettemin hebben organisaties normaal 

gesproken geen open houding ten opzichte van het aan de tand gevoeld worden 



 27 

over zichzelf, door zichzelf. Echter, het Socratische gesprek brengt een dialoog op 

gang met een bepaalde achtergrond – de gesprekken lossen allerlei problemen op. 

Maar dat is niet het hoofddoel van het Socratisch gesprek. Tijdens een Socratisch 

gesprek werkt men aan zogenaamde tweede-orde vragen. Dit zijn vragen die niet 

zozeer over de praktijk gaan, maar over het denken over de praktijk, over de 

mentale modellen (Senge, 2006) die men er op nahoudt. Een voorbeeld is wat is het 

nut van dit college?, waarmee de tweede-orde vraag betrekking heeft op de inhoud 

van een eerste-orde vraag. Deze vragen zijn niet zomaar ‘oplosbaar’ omdat er meer 

dan één mogelijk antwoord op bestaat. Een tweede-orde vraag stelt een eerste-orde 

vraag ter discussie. In plaats van deze vragen te beantwoorden, word je uitgenodigd 

om je te verantwoorden ten opzichte van de vraag, om te verduidelijken wat je met 

een vraag bedoelt bijvoorbeeld. Of juist om te specificeren waarom je precies dat 

bepaalde antwoord geeft. 

 

De reden waarom men binnen organisaties gesprekken met anderen moet voeren, is 

volgens Kessels om antwoord te geven op lastige vragen. Want als je 

verantwoording wil afleggen, dan moet je ook antwoorden kunnen geven zo zegt hij 

(1997). Dit gaat door middel van: 

 

“Een grondige analyse van fundamentele vragen, een systematische toetsing 

van principiële stellingnames, een diepteonderzoek van onze denkbeelden. 

En daarmee van onszelf” 

 

Volgens Kessels is het noodzakelijk om het op deze manier te doen, om zo 

leerprocessen binnen organisaties te realiseren en te onderhouden. Mijn inziens is 

dit een belangrijk standpunt, want binnen de dialoog in organisaties gaat het om de 

talenten en denkkracht van individuen te benutten. Verandering en bloei, of 

ontplooiing, hebben daar een groot aandeel in – zie de notie van het transformatieve 

karakter van het Socratische gesprek dat in de introductie ter sprake is gekomen. 

Daarnaast speelt kritische reflectie op jezelf maar ook op de ander en het andere 



 28 

(ideeën, processen, managementaspecten binnen de organisatie, et cetera) een 

belangrijke rol. 

 

Binnen het Socratisch gesprek en het concretiseren van ieders gedachten, wordt het 

afzonderlijke talent ten goede van de organisatie gebruikt en individuele kennis 

productief gemaakt. Ook komt het begrip lerende organisatie in de 

managementliteratuur van de afgelopen tien of vijftien jaar veelvuldig naar voren. 

Onder andere de Japanners Nonaka & Takeuchi spreken hierover in hun boek The 

Knowledge Creating Company. Volgens hen is het belangrijk om persoonlijke kennis 

(tacit knowledge) om te zetten in groepskennis, oftewel explicit knowledge (1995). 

In paragraaf 2.4 en 2.5 zal hier verder op worden ingegaan. Ook Peter Senge (2006) 

die bekend staat om zijn ideeën rondom kennismanagement, leiderschap en 

creativiteit, spreekt over het vertalen van persoonlijke kennis naar groepskennis. In 

zijn boek The Fifth Discipline zegt hij: 

 

“In dialogue, individuals gain insights that could not be achieved individually. 

A new kind of mind begins to come into being which is based on 

development of common meaning. People are no longer primarily in 

opposition, nor can they be said to be interacting, rather they are 

participating in this pool, of common meaning, which is capable of constant 

development and change” 

 

Wat hij in essentie zegt is dat het uiteenzetten en verduidelijken van 

(voor)oordelen, denkwijzen, etc. omtrent belangrijke vraagstukken van wezenlijk 

belang is binnen het reilen en zeilen van datgene wat wij organisaties noemen. Want 

hierdoor wordt het mogelijk allerlei aspecten binnen de organisatie te onderzoeken 

en te bespreken. Dit kan natuurlijk ook binnen andere vormen worden gerealiseerd, 

bijvoorbeeld door externe bureaus, die onderzoek doen naar specifieke onderdelen 

van de organisatie. Het Socratisch gesprek is ondanks dat, een totaal andere manier 

van kijken naar een bepaald vraagstuk, en hoe men (teams, management, 

organisaties) die in beeld krijgen. Overigens zijn andere vormen meer gericht op het 



 29 

oplossen van problemen. Het Socratisch gesprek pakt het echter op een andere 

manier aan, dan de instrumentaliteit rationaliteit die ten grondslag ligt aan het 

oplossen van problemen. Rationaliteit is onverbiddelijk verbonden met het nemen 

van beslissingen. Gevoelens en emoties spelen ook een rol in het nemen van 

beslissingen, en dus handelen. Bij het voeren Socratische gesprekken gaat dan ook 

om substantiële rationaliteit. Deze vorm van rationaliteit, gelieerd aan het 

communicatief handelen van Habermas (Habermas, 1968/2012), heeft betrekking 

op welke doelen de moeite waard zijn en de vraag waarom. Het gaat daarbij om het 

bereiken van overeenstemming met elkaar. In de volgende paragraaf zal, in verband 

met deze notie van gemeenschappelijkheid, de collectiviteit in het Socratisch 

gesprek worden geïllustreerd. 

 

2.3.2 Collectiviteit en het radicaal vragen 

De notie van gemeenschappelijkheid is ook terug te zien in het werk van de 

Amerikaanse kwantumfysicus David Bohm. In On Dialogue bespreekt Bohm (2004) 

zijn theorie omtrent gedachten en (het voeren van) dialoog. Hierin brengt hij naar 

voren dat het hebben van gedachten niet slechts een individueel fenomeen is, maar 

een collectief fenomeen. De dialoog is volgens Bohm een uitwisseling van ideeën en 

betekenissen, waarvan niet oordelen, maar leren het doel is. Het voeren van een 

dialoog is een manier van communiceren die het voor groepen mogelijk maakt om 

samen te denken. In zijn boek Dialogue and the Art of Thinking Together benoemt 

ook William Isaacs (1999) dit voordeel in relatie tot organisaties. In dit verband 

moet men zich realiseren dat de filosofische praktijk van deze tijd, zoals 

organisatiefilosofie, het filosoferen met kinderen en het Socratisch gesprek 

bijdragen aan de klassieke zoektocht naar het goede leven waarbij zij – dat wil 

zeggen, de filosofische praktijk – procesmatig en systematisch wordt ingezet. Want 

er worden geen kant en klare of definitieve antwoorden gegeven vanuit de 

filosofische praktijk zelf. Op deze manier lijkt de filosoof meer op een coach die 

langs het speelveld aanwijzingen geeft – hij begeleidt en faciliteert een proces 

(Harteloh, 2011). Maar wat mag dan van de filosoof en het Socratische gesprek 

worden verwacht? Zoals reeds is aangestipt is het doel van het Socratisch gesprek in 



 30 

de eerste plaats niet om instrumentele gespreksvaardigheden te leren zoals goed 

luisteren, vragen stellen, gevoelens en ideeën kunnen verwoorden, waarnemingen 

en interpretaties scheiden, van perspectief wisselen, et cetera. Ook draait het niet 

om het beantwoorden van het vraagstuk tijdens het Socratisch gesprek, maar 

veeleer om het onderzoek dat plaats vind. Bakker en van der Poel zetten in De 

Socratische dialoog als hulpmiddel bij organisatieverandering (2004) een aantal 

voordelen en invloeden op een rij. Alhoewel zij in relatie tot de Socratische dialoog 

schrijven – een verkorte vorm van het Socratisch gesprek met een eigen toepassing 

–  waarin het sterker draait om individueel onderzoek naar deugdelijk handelen, 

zijn de voordelen en invloeden die zij noemen naar mijn mening enigszins 

representatief voor het Socratisch gesprek en daarom relevant om hier genoemd te 

worden. Hoofdzakelijk omdat uit de onderzoeken die Knezic et al. (2010) aanhalen 

tot op zekere hoogte ook soortgelijke aspecten naar voren komen. Over deze 

onderzoeken zal in paragraaf 2.3.3 meer worden uitgeweid. Bakker en van der Poel 

noemen de volgende invloeden en voordelen: 

 

 Het besef dat alle deelnemers gehoord moeten worden 

 Articulatie van fundamentele overtuigingen 

 Legitimatie van fundamentele overtuigingen 

 Explicitering van stilzwijgende kennis 

 Ontmaskering van schijnweten 

 Doorbreken van oude denkgewoonten 

 Inzicht in elkaars ideeën en standpunten 

 Begrip voor elkaars waarden en achtergronden 

 Gezamenlijke visie 

 Werkelijk inzicht 

 

Waar echter rekening mee moet worden gehouden is dat het oogmerk of streven 

van een organisatie om haar prestaties te verbeteren verloren gaat wanneer men de 

Socratische doelstelling van het Socratisch gesprek, namelijk het radicaal vragen, te 



 31 

strikt doorvoert binnen de organisatorische context. Het aanlokkelijke van het 

Socratisch gesprek daarentegen is dat het een plaats bied waar een vraagstuk 

behandeld kan worden zonder dat procedures en hiërarchieën binnen de 

organisatie, als het ware in de weg staan. Wat men echter niet mag vergeten, is dat 

het doel van het Socratische gesprek beperkt wordt door het streven naar het 

verbeteren van de prestaties van de organisatie, haar doelstellingen en/of de 

commerciële omgeving waarin de organisatie zich begeeft. Mitchell, auteur van 

Socratic Dialogue, the Humanities and the Art of the Question, schrijft in relatie tot 

dit economische streven dat: 

 

“The reason for any corporation to encourage its staff to participate in 

Socratic dialogue is to improve its performance in some aspect of its 

activities. It consequently makes no sense for a dialogue in this setting to 

question fundamentally (as a Socratic investigation would insist on doing) 

either the economic principles upon which the company operates, or the 

regulatory framework that governs its transactions” (Mitchell, 2008) 

 

Zoals Mitchell schrijft wordt het Socratisch gesprek ingezet om de prestaties binnen 

een bepaald aspect van haar activiteiten te verbeteren. Alhoewel dit nogal abstract 

door hem wordt geformuleerd, heeft hij naar mijn mening hier de kern te pakken 

waarom het Socratisch gesprek in wordt gezet binnen organisaties. Dit kan onder 

meer door het radicaal vragen, het principe van gezamenlijk coöperatief onderzoek 

naar belangrijke vraagstukken of door het meer instrumentele voortvloeisel leren 

luisteren. Allen komen voor binnen het Socratisch gesprek en allen kunnen voor een 

verbetering binnen de organisatie zorgen. De observatie van Mitchell heeft 

daarnaast veel verwantschap met het antwoord (kunnen) geven op lastige vragen, 

waar Kessels in paragraaf 2.3.1 over spreekt, omtrent fundamentele vraagstukken. 

Juist door het antwoord kunnen geven op lastige vragen, op een dusdanige manier 

dat de organisatie daar op een positieve manier invulling aan kan geven, kan de 

prestaties van een onderneming bevorderen. In het volgende gedeelte zal aan de 



 32 

hand van twee onderzoeken dieper worden ingegaan op het inzetten van het 

Socratisch gesprek binnen organisaties. 

 

2.3.3 Research naar het Socratisch gesprek 

Tijdens de introductie van deze thesis is al naar voren gebracht dat er over het 

Socratisch gesprek binnen organisaties weinig (tot niets) gepubliceerd is. Knezic et 

al. (2010) hebben ook geconstateerd dat er weinig literatuur is en sporen in hun 

artikel The Socratic Dialogue and teacher education aan tot empirisch onderzoek 

naar de effecten van het Socratisch gesprek. Alhoewel niet specifiek gericht op 

Socratische gesprekken binnen organisaties benoemen zij nochtans in hun artikel 

twee onderzoeken. Ondanks niet gericht binnen organisaties zijn deze wel 

interessant omdat het in beide gevallen gaat om in essentie groot opgezette 

onderzoeken waaruit de waarde van het Socratisch gesprek blijkt. Het eerste is een 

tweejarig onderzoek uit 2003 met betrekking tot (de ethiek van) 

xenotransplantatie; het transplanteren van organen of weefsels tussen verschillende 

soorten (meestal tussen mens en dier). De helft van het onderzoek richtte zich op de 

werking, oftewel het effect van het Socratische gesprek. Dit gebeurde door zes 

gesprekken, met in totaal vijfenvijftig deelnemers, die plaats vonden in drie 

verschillende Europese landen, te evalueren. De evaluatie werd uitgevoerd door een 

researchteam, dat zelf niet deelnam aan de Socratische gesprekken, waarbij een 

interview vóór en een interview na het gesprek werd afgenomen met de 

deelnemers. Belangrijke onderwerpen zoals input, werkwijze en voortgang, output 

en invloed werden geëvalueerd. Uit de bevindingen van het tweejarig onderzoek 

blijkt onder andere dat er in grote mate een bewustwording plaats vond omtrent de 

ethiek rondom xenotransplantatie. Daarnaast zou de meerderheid van de 

deelnemers het Socratische gesprek aanraden omdat de heldere structuur van het 

gesprek erg werd gewaardeerd. Ook werden de hoge verwachtingen van de 

deelnemers, met betrekking tot de verbetering van communicatie(structuur) en de 

bekwaamheid met het omgaan van ethische vraagstukken omtrent 

xenotransplantatie, in essentie waar gemaakt. De deelnemers aan de Socratische 

gesprekken verklaarden dat zij in staat waren geweest om hun capaciteiten op het 



 33 

gebied van interpersoonlijke communicatie – de uitwisseling van informatie tussen 

twee of meerdere personen – te versterken. De deelnemers hadden een gesprek 

meegemaakt dat was gericht op de gelijkheid van alle deelnemers aan het gesprek. 

Dit had hen in staat gesteld om te luisteren naar hun gesprekspartners, te verwijzen 

naar hun argumenten en de standpunten te begrijpen en die eventueel ook goed te 

keuren. Het laatste belangrijke punt, dat het onderzoek naar voren bracht, is dat de 

deelnemers hadden geleerd niet alleen hun eigen positie, maar ook die van hun 

gesprekspartners, in twijfel te trekken. 

 

Relatief kort geleden is er een ander onderzoek gedaan naar de invloed van het 

Socratische gesprek, ditmaal op het gebied van het filosoferen met kinderen in de 

klas. In het desbetreffende artikel van Ann Pihlgren (2008), Socrates in the 

Classroom: Rationales and Effects of Philosophizing with Children, wordt de 

conclusie getrokken dat Socratische gesprekken: 

 

“Were more polyphonic than everyday classroom practice and that they 

nurtured cooperation and critical skills” 

 

Pihlgrens’ onderzoek richtte zich op de groepsinteractie van kinderen in de leeftijd 

van vijf en zestien jaar oud, tijdens Socratische gesprekken gedurende een periode 

van drie jaar. Ook bleek uit dit onderzoek dat leerlingen, maar ook docenten, meer 

bekwaam werden in het voeren van een dialogisch onderzoek en ook vaker de 

dialoog gebruikten dan ‘gewoonweg’ een gesprek. In dialogisch onderzoek staat het 

gezamenlijke kritische reflecteren centraal en is iedereen deelnemer aan het 

onderzoek.  

 

Bovenstaande onderzoeken beschrijven dat het Socratisch gesprek niet alleen van 

waarde is voor individuen, maar zeker ook voor groepen in het algemeen. Niettemin 

is het Socratisch gesprek een methode die veel tijd – gedurende een langere periode 

– in beslag neemt. Naar mijn mening zal deze tijd beschikbaar moeten zijn of vrij 

worden gemaakt binnen een organisatie die er voor open staat om een relatief lange 



 34 

tijdsperiode te besteden aan deze vorm van dialoog. Ondanks de uitkomsten van 

deze onderzoeken is, volgens Skordoulis & Dawson (2007), het Socratisch gesprek 

vaak bekritiseerd als louter een misleidende en onbetrouwbare oefening waarbij de 

deelnemers zich beroepen op noties van waarheid die ‘ontstaan’ vanwege 

machtsverschillen. Toch blijkt uit de voorgaande paragrafen dat het Socratische 

gesprek van invloed is bij het zich open stellen voor de standpunten van andere 

deelnemers, op een zodanige manier dat die standpunten ook het overdenken 

waard zijn en dat betekenis, kennis en waarden interpersoonlijk kunnen worden 

ontwikkeld. Daarnaast blijkt dat het Socratische gesprek bijdraagt aan het 

inschatten van een situatie en bovendien helpt bij het begrijpen van de conceptuele 

en emotionele achtergrond van een situatie. Het Socratisch gesprek is in dat opzicht 

een hulpmiddel om deelnemers aan het gesprek verschillende wereldbeelden, 

waarden en voorkeuren te laten vernemen. Deze hebben invloed op hoe een situatie 

wordt waargenomen en daarmee ook hoe deze verschillende aspecten van invloed 

(kunnen) zijn op de organisatie. Want duidelijk is geworden dat het Socratisch 

gesprek drie globale, maar cruciale effecten heeft wanneer zij gevoerd wordt binnen 

organisaties. Zo ondervinden professionals, binnen een Socratisch gesprek, denken 

voor een ander (op voorhand invullen wat de ander denkt/bedoelt) belemmerend 

werkt en dat zij dit kunnen voorkomen door het opschorten van hun eigen 

opvattingen en overtuigingen. Deze eigen opvattingen en overtuigingen, oftewel het 

denken, wordt daarnaast gestimuleerd doordat er gezamenlijk betekenis wordt 

gezocht en er mee wordt gedacht met anderen. Bovendien worden professionals 

gestimuleerd om kritisch na te denken. Om dit te verwerkelijken zal er wel een 

veilige omgeving moeten bestaan om daadwerkelijk met elkaar in contact te kunnen 

komen. Onder andere op deze veilige omgeving zal nader worden ingegaan in 

paragraaf 2.3.4. In paragraaf drie zal vervolgens een nieuwe relatie besproken 

worden, omdat hier zal worden onderzocht hoe het Socratisch gesprek in de 

praktijk wordt ingezet. 

 

2.3.4 Socratische maieutiek en verhullend ondervragen 



 35 

In Socrates’ werk alsook binnen het Socratisch gesprek is de maieutiek een 

belangrijke notie. De mens draagt volgens Socrates namelijk ‘de waarheid’ in 

zichzelf die ontsluierd dient te worden. Deze manier van onthullen vind ook binnen 

het Socratisch gesprek plaats. Doordat de deelnemers elkaar bevragen wordt 

gezamenlijk naar ‘de waarheid’ gezocht – in de praktijk wordt zo naar consensus 

gestreefd. Met elkaar wordt geprobeerd nieuwe inzichten te vinden. Hoe de 

Socratische maieutiek van invloed is binnen organisaties wordt interessant 

geïllustreerd door Luk Bouckaert in Spiritualiteit, Bedrijfsethiek en 

Ondernemerschap (2005). Ondanks dat er niet van maieutiek wordt gesproken in 

de traditie van Nelson en Heckmann is zijn beschouwing interessant omdat (1) de 

drie onderdelen van de maieutiek die hij beschrijft tot op zekere hoogte terugkeren 

in het Socratisch gesprek en hij (2) een aantal voorbeelden geeft van het gebruik 

van de Socratische maieutiek binnen organisaties. Daarnaast kan met zijn illustratie 

(3) een koppeling worden gemaakt met andere aspecten van het Socratisch gesprek 

zoals verhullend ondervragen en vrije ruimte. Hij beschrijft de Socratische 

maieutiek in drie onderdelen en geeft een aantal voorbeelden van toepassingen 

daarvan binnen de organisatiecontext. Bouckaert schrijft in deze context dat onder 

meer ondernemers geïnteresseerd zijn: 

 

“In een methode om tot consistente beslissingen en tot een juiste [sociale] 

organisatie te komen” (Bouckaert, 2005) 

 

Volgens Bouckaert kan dit door middel van de Socratische maieutiek, die uit de 

volgende drie onderdelen bestaat: 

 

a. Het loslaten van bestaande zekerheden  

b. Het luisteren naar de goede geest, de eudaimon 

c. Het beoefenen van de argumentatieve dialoog 

 

Deze drie onderdelen zijn allen onderling verbonden aan elkaar. Zo is een 

welbewuste oefening die Socrates uitvoerde het verhullend ondervragen. Dit is het 



 36 

ondervragen vanuit een positie die vooronderstelt dat je niks weet van het 

onderwerp waar de vraag zich op richt. Op deze manier forceert Socrates een dieper 

inzicht bij de ander over de complexiteit van het leven en de wereld waarbij het 

loslaten van bestaande zekerheden centraal staat. Echter, dit inzicht wordt pas 

verwezenlijkt wanneer zijn gesprekspartner in een paradox verstrengeld raakt 

waardoor zekerheid plaats maakt voor een niet-weten. De paradoxen waar Socrates 

naar op zoek was, zorgen ervoor dat de gesprekspartner dieper gaat nadenken over 

diezelfde paradox. 

 

Het loslaten van zogenaamde bestaande zekerheden binnen organisaties (relaties 

binnen de organisatie, werkprocessen, organisatiecultuur) creëert een dieper 

inzicht op het gebied van allerlei management- en organisatieaspecten. Binnen het 

Socratisch gesprek wordt er door verhullend ondervragen geprobeerd om tot (de) 

waarheid te komen. In de praktijk is dit niet gericht op de waarheid voor eens en 

voor altijd maar op een consensus in het omlijnde hier en nu (Verbeij, 2000). 

Voorbeelden van Socratische vragen zijn ‘wat bedoel je daar precies mee?’ of ‘klopt 

de omschrijving die net is gegeven ook?’. Door het nadenken over dit soort vragen 

worden vastgeroeste gewoontes, vooroordelen, valse idealen, et cetera aangepakt 

en als het ware opgeschoond in het denken van degene die deelneemt aan het 

Socratisch gesprek. Zonder het loslaten van bestaande zekerheden is dit niet 

mogelijk en dat is precies waar het in het verhullend ondervragen en in het 

Socratisch gesprek om gaat. 

 

Zonder zogenaamde vrije ruimte om die bestaande zekerheden naast je neer te 

leggen is het echter niet mogelijk een goed Socratisch gesprek te voeren. In Vrije 

Ruimte, Filosoferen in Organisaties, van Kessels, Boers en Mostert (2002) wordt die 

vrije ruimte omschreven als: 

 

“De plek waar je de vrijheid hebt om na te denken, omdat je voor het moment 

bevrijd bent van je taak om de kost te verdienen, voor je naasten te zorgen of 

met andere privébelangen in de weer te zijn. Maar het is ook een plek waar je 



 37 

geacht wordt na te denken over wat jou en anderen te doen staat, waar het in 

je groep of gemeenschap op dat moment om begonnen is, wat ‘het goede 

leven’ en het gezamenlijk welzijn vereisen.” 

 

Vrije ruimte is dan ook het vermogen van mensen om zich los te maken uit hun oude 

denken en zich voorbij directe belangen en resultaten te bewegen. Dat wil zeggen: 

het vermogen te filosoferen (Kessels, Boers, Mostert, 2002). Het nadenken over 

soortgelijke vragen helpt onder andere bij het stimuleren van de bevlogenheid en 

het enthousiasme van professionals binnen de organisatie. Daarnaast heeft het een 

positieve invloed op de inspiratie van professionals en de geestdrift waarmee zij 

hun werk uitvoeren. In dit verband verwijs ik graag naar de studie van Collins en 

Porras waar Bouckaert aan refereert in Spiritualiteit, Bedrijfsethiek en 

Ondernemerschap (2005). In het boek Built to Last: Successful Habits of Visionary 

Companies (2002) stellen Collins en Porras dat financiële winst niet het hoofddoel is 

bij succesvolle bedrijven. Juist de bevlogenheid en geestdrift staat centraal in 

succesvolle bedrijven, van waaruit vervolgens het maken van winst vloeit. Hier moet 

echter wel vermeld worden dat naar mijn mening financiële winst een zeer grote 

ondersteunende voorwaarde is binnen organisaties. Het verhullend ondervragen 

geeft het Socratisch gesprek ook aanzet tot een persoonlijk zelfonderzoek op allerlei 

gebieden. Het gesprek werkt als het ware als katalysator wat betreft vragen over 

wat je denkt, voelt en zal moeten of willen doen. En dit zelfonderzoek vindt 

tegelijkertijd plaats met het gezamenlijke onderzoek. 

 

Bouckaert (2005) geeft een interessant en helder voorbeeld over de drie 

onderdelen van de Socratische maieutiek die binnen organisaties een grote waarde 

kunnen hebben. Het voorbeeld dat hij aanhaalt behelst de Deense organisatie Oticon 

waar in de jaren negentig Lars Kolind het bedrijf heeft hervormd. Oticon is de één na 

grootste fabrikant van gehoorapparaten. Het stond bekend om haar innovatieve 

managementstijl, de spaghetti organisatie. Dit radicale organisatiemodel kende geen 

formeel ingebedde hiërarchische rapportage, daarnaast werd een raamwerk voor 

haar informatiesysteem ingevoerd en implementeerde men zelfgeorganiseerde 



 38 

projectteams. Dit nieuwe model zorgde er in de vroege jaren negentig voor dat 

Oticon in het decennium daaropvolgend haar winstcijfers spectaculair vergrootte 

(Birkinshaw & Mol, 2006, Larsen, 2002). Voor die tijd maakt Oticon, mede door de 

koers van de Amerikaanse dollar en het feit dat op dat moment Amerika haar 

belangrijkste afzetmarkt is, veel verlies. De executive directors worden ontslagen en 

Kolind word aangesteld. Hij wil van de bureaucratische organisatie Oticon een 

knowledge-based organisatie maken welke wereldleider is op audiologisch vlak. In 

de basis bestaan de veranderingen eruit dat Kolind de bureaucratische 

instrumentele rationaliteit opheft om zo ruimte te creëren voor vrijheid en 

persoonlijke verantwoordelijkheid. Hierin zie je de substantiële rationaliteit en de 

vrije ruimte terugkomen die al eerder in dit stuk zijn beschreven, waarbij het gaat 

om het bereiken van overeenstemming met elkaar. Om dit te bereiken is onderling 

vertrouwen essentieel. Dit vertrouwen kan alleen ontstaan wanneer binnen de 

organisatie een omgeving bestaat die vertrouwen en autonomie van de 

professionals stimuleert. Later in deze thesis zal blijken of Socratische gesprek ook 

daadwerkelijk deze omgeving bevordert. In het voorbeeld van Oticon zie je de drie 

onderwerpen van de Socratisch maieutiek naar voren komen. Zo hief Kolind in 

principe bestaande kennis en zekerheden binnen de organisatie op. De 

instrumentele rationaliteit die ten grondslag lag aan de crisis binnen Oticon 

vereisten een ander soort inzicht, ook omtrent kennis en leiderschap. Daarnaast 

werd er ruimte gecreëerd voor het luisteren naar wat men te zeggen heeft. Op deze 

manier wordt er op metaniveau gebruik gemaakt van de persoonlijke kennis van de 

professionals. De ontwikkeling van de radicale, open communicatiestructuur droeg 

daar ook aan bij. Door gebruik te maken van het veilige domein, de vrije ruimte, 

ontstond er binnen Oticon wederzijdse betrokkenheid die bedoeld is om het 

gemeenschappelijk belang van de organisatie te dienen. Ook het nemen van 

zorgvuldige besluiten, het ontstaan van heldere communicatie, onderlinge 

betrokkenheid en het ontstaan van professionele inspiratie werd bespoedigd. 

  

Zoals in de vorige paragrafen is weergegeven is het Socratisch gesprek een 

onderzoek naar de ideeën die bedoeld zijn om overeenstemming te vinden omtrent 



 39 

een bepaald onderwerp. Dit gebeurt door middel van gezamenlijke dialoog en het 

afwegen van argumenten. Het Socratische gesprek richt zich erop om het 

onuitgesprokene en het verborgene onverbloemd en expliciet te maken, waarden uit 

te leggen en fundamentele concepten te verhelderen. Het omvat een systematisch 

onderzoek naar standpunten, aannames en redenen alsook een gezamenlijke manier 

om deugdelijkheid te testen. De deelnemers aan het Socratische gesprek proberen 

principes te formuleren en ontwikkelen een gedeeld en inspirerend perspectief 

(Nelson 2007). Skordoulis & Dawson (2007) stellen in hun artikel Reflective 

decisions: the use of Socratic dialogue in managing organizational change dat, door 

het luisteren naar de gedachten en ideeën van degenen die worden geraakt door 

organisatorische veranderingen, betere beslissingen kunnen worden genomen. 

Welke criteria zij hanteren om te bepalen wanneer beslissingen beter zijn dan 

andere. Alhoewel hun artikel zich richt op het gebruik van het Socratische gesprek 

bij het managen van organisatieverandering, zie je dat het Socratisch gesprek wel 

degelijk een voordeel kan brengen bij het nemen van beslissingen omtrent 

vraagstukken. Uit de literatuur blijkt dat het Socratisch gesprek bijzonder geschikt 

zou zijn voor organisaties die over een bepaald vraagstuk dieper willen nadenken: 

basis normen, waarden en doelen en deze willen uitdagen, trotseren en expliciet 

communiceren; ook wanneer de organisatie bedrijfsdoelen, missie en strategie op 

een effectieve manier wil afstemmen. Skordoulis & Dawson (2007) stellen 

ondermeer dat het Socratische gesprek een goed hulpmiddel kan zijn bij het creëren 

van meer samenwerking en betrokkenheid van professionals die werkzaam zijn 

binnen een organisatie. Zij betogen dat de tijd die wordt besteed aan standaard 

(easy recipe solutions) oplossingen binnen organisaties hen een aanzienlijk 

financieel verlies oplevert. Door het toepassen van het Socratisch gesprek leren 

deelnemers op een andere manier gesprekken te voeren. Zij leren gesprekken te 

voeren die gericht zijn op het bereiken van gezamenlijke oplossingen voor complexe 

problemen. Hier heeft creativiteit een grote invloed. Het Socratische gesprek 

mobiliseert het creatieve vermogen van mensen via de methodiek van paradoxen, 

intuïtief luisteren en argumentatieve dialoog. Het principe van thinking together 

(Senge, 2006, Isaacs, 1999) binnen het Socratische gesprek zorgt ervoor dat 



 40 

creatieve denkwijzen gestimuleerd worden en ook de uitkomsten van dat 

gezamenlijke inventieve denken een creatieve ingang vinden. De geestdrift en 

enthousiasme die worden bereikt binnen het Socratisch gesprek zijn belangrijk 

omdat het mensen motiveert om hindernissen te overwinnen, coöperatief gedrag 

stimuleert en creativiteit zo een weg vindt binnen de vaak statische omgeving van 

organisaties. Daarnaast impliceert het Socratische gesprek stappen in de richting 

van het participeren van professionals in de beslissingsprocessen van de organisatie 

en open communicatie – of in ieder geval een verbetering op die thema’s. In dit 

opzicht is het Socratisch gesprek een hulpmiddel om een zinvolle en duurzame 

waarde te scheppen in het werk van professionals binnen organisaties. 

 

In de voorbije paragraaf is het belang van het Socratisch gesprek behandeld waaruit 

onder andere naar voren kwam dat het geven van antwoorden op lastige vragen tot 

één van de waarden van het Socratisch gesprek behoort. Andere methoden geven 

ook manieren om dit te kunnen. Echter is het Socratisch gesprek, naar mijn mening, 

een totaal andere manier van kijken naar een vraagstuk – het is niet instrumenteel 

en oplossingsgericht. Daarnaast, gekeken naar het onderdeel van collectiviteit 

binnen het Socratisch gesprek en het radicaal vragen dat daarbij een rol speelt, 

betekent dit een gezamenlijke uitwisseling van ideeën en betekenissen waarbij men 

zélf aan de slag moet – men moet zelf denken. Dat is anders dan het binnenhalen van 

een bureau dat, ongenuanceerd gezegd, met de oplossing komt voor een vraagstuk. 

Naar mijn mening moet men wel beseffen dat die kennis toch op een bepaalde 

manier beperkt kan worden door de deelnemers van het Socratisch gesprek zelf. Zij 

beïnvloeden als het ware de input en de output van het gesprek. Ook zijn er een 

tweetal onderzoeken omtrent het Socratisch gesprek aangehaald. Naast het tonen 

van de waarde van het Socratisch gesprek, rijst de vraag of die waarden (zie 2.3.4) 

ook niet door andere methoden, of gesprekken, bereikt kunnen worden. 

Mogelijkerwijs zou dit kunnen. Echter, in Professionaliseren door gezamenlijke 

reflectie, intervisie en het Socratisch gesprek vergeleken van Boers en Kessels 

(2003) wordt het Socratisch gesprek afgezet tegen één van die andere methoden. 

Hieruit valt op te maken dat de resultaten uit de onderzoeken niet zo goed met 



 41 

andere methoden bereikt kan worden, als met het Socratisch gesprek. Daarbij wordt 

ook aan de hand van de Socratische maieutiek de waarde van het Socratisch gesprek 

aangeduid. Evenwel moet nog duidelijk worden wat de bijdrage van het Socratisch 

gesprek is aan leerprocessen binnen organisaties. Het is in de volgende paragraaf de 

plek om het principe van leerprocessen te behandelen. Want de thesis richt zich op 

de bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. 

 

2.4. Wat bedoelen we met leerprocessen? 

In dit hoofdstuk zal er worden gezocht naar een definitie van het begrip 

leerprocessen om te onderzoeken wat deze processen nu precies zijn. Dit zal 

gebeuren aan de hand van, onder andere, publicaties omtrent leren en 

leerprocessen van auteurs zoals Bolhuis & Simons (2011), Eraut et al. (1998), Kolb 

(1984) en Van Wijngaarden (2009). Het vinden van een eenduidige definitie van 

leerprocessen is nodig, omdat anders geen antwoord kan worden gegeven op de 

onderzoeksvraag “Hoe levert het Socratisch gesprek een bijdrage aan leerprocessen 

binnen organisaties?”. Als onduidelijk is wat leerprocessen zijn, kan de bijdrage van 

het Socratisch gesprek tot deze processen binnen organisaties niet onderzocht 

worden. Begonnen zal worden met een uiteenzetting over leren, te beginnen bij 

Bolhuis & Simons, om de stap richting een definitie van leerprocessen te maken. 

Volgens Bolhuis & Simons (2011) leren mensen altijd en overal. Niet alleen in hun 

functie binnen de organisatie, maar ook daarbuiten. Leren is in essentie 

betekenisgeving stellen Bolhuis & Simons in Naar een breder begrip van leren 

(2011). Wat voor betekenis zij bedoelen wordt uit hun stuk niet duidelijk. Echter, 

stellen Bolhuis & Simons dat leren het proces is waarbij verschijnselen en de eigen 

persoon betekenis krijgen. Simons (2000) schrijft in Lerend werken, tautologie of 

uitdaging? dat mensen niet alleen doelbewust en gericht leren, maar ook terloops, 

ongemerkt en op verschillende manieren. Hier is ook de sociale omgeving van 

invloed, want leren is niet per se een individueel proces. Het is ook een sociaal 

proces waarvan de resultaten bestaan uit sociaal gedeelde betekenissen (Bolhuis & 

Simons, 2011). Hiermee is echter nog niet duidelijk wat leren nu precies is. Bolhuis 

en Simons beschrijven vooral hoe leren in elkaar steekt, hoe men leert en wat leren 



 42 

doet. Volgens Dixon spelen leerprocessen of leeractiviteiten een rol bij het 

selecteren, opnemen, verwerken, integreren, vastleggen en gebruiken van en het 

betekenis geven aan informatie (Dixon, 1994). Betekenis geven begrijp ik in dit 

verband als significatie en belang toedichten aan informatie. Informatie begrijp ik 

hier als datgene wat de kennis over of het inzicht in bepaalde zaken vergroot 

voordat daar significatie en belang aan is toegedicht. Veranderingen in houding, 

kennis en vaardigheden zijn dan ook het resultaat van leren. 

Eraut et al. (1998) stellen in relatie met het leren in organisaties dat: 

 

“Much learning at work derives its purpose and direction from the goals at 

work. Achieving the goals often requires learning, which is normally 

accomplished by a combination of thinking, trying things out and talking to 

other people” 

 

Zo zie je dat werken steeds meer het karakter van leren krijgt. In dit verband zien 

we volgens Keursten (1999) dan ook, met het toenemende belang van de factor 

kennis in onze economie, het karakter van werk verandert. Binnen organisaties 

wordt omgegaan met grote hoeveelheden informatie. Deze informatie zal adequaat 

gecombineerd en geïnterpreteerd moeten worden, waardoor oplossingen voor 

vraagstukken gerealiseerd kunnen worden. Hiermee krijgt werk kenmerken van een 

voortdurend leerproces. Werken en leren op zichzelf worden steeds meer één. 

Overigens is niet alleen kennis belangrijk binnen de economische markt. 

Flexibiliteit, kwaliteit en innovatie zijn ook belangrijke aspecten voor het 

economische succes van organisaties. Om deze drie aspecten te bereiken zijn 

leerprocessen van de organisatie en van de mensen daarbinnen nodig stelt 

Tjepkema (2002). 

Maar wat zijn leerprocessen nu precies? Een groot deel van het antwoord op deze 

vraag ligt al besloten in wat er in bovenstaand gedeelte over leren is uiteengezet. 

Leren begrijp ik, in verband met Bolhuis & Simons en Dixon, uit kennis of 

vaardigheden proberen eigen te maken. Men leert ook zonder zich daarvan bewust 



 43 

te zijn. Hierin wordt leren onder andere gezien als het proces waarbij verschijnselen 

en de eigen persoon betekenis krijgen, wat zich overigens op verschillende 

manieren voltrekt. Volgens Illeris (2003) bestaat leren uit twee verschillende, en 

naar mijn mening belangrijke, deelprocessen. De eerste is een sociaal 

interactieproces tussen de lerende en zijn omgeving, bijvoorbeeld tussen een 

persoon en organisatie. Het tweede is een psychologisch proces waarbij een bepaald 

leerresultaat van de persoon in kwestie centraal staat. Om goed te onderzoeken wat 

er bedoeld wordt met een leerproces zal er echter moeten worden gekeken naar de 

verhouding van leren en kennis. Naar mijn mening doet Van Wijngaarden dit goed in 

zijn artikel Ontwerpen van schoonheid in leertrajecten (2009). Hij geeft in zijn 

artikel eerst een aantal definities van kennis, zoals ‘het vermogen om te handelen’ of 

‘bekwaamheid die weten en toepassen integreert’, die hij uit het werk van Michael 

Polanyi, Ludwig Wittgenstein en Plato afleidt. Volgens Van Wijngaarden wordt 

kennis steeds vaker gezien als geïntegreerde bekwaamheid. In dit verband spreekt 

hij over een, in het kader van dit stuk, interessant begrip van leren, dat naar mijn 

mening tegelijkertijd goed weergeeft wat een leerproces is en in dit stuk zal worden 

verstaan als de definitie van ‘een leerproces’: 

 

“Leren kan worden gezien als het proces waarlangs mensen bekwaamheden 

verwerven of ontwikkelen om bepaalde taken, functies of rollen te kunnen 

vervullen” 

Het blijft echter onduidelijk wat Van Wijngaarden met bekwaamheden bedoeld. 

Bekwaamheden kunnen betrekking hebben op de meer instrumentele notie waarin 

competenties, capaciteiten of geschiktheid een rol spelen. In opvatting van 

bekwaamheden komen de tweede-orde vragen, zoals op pagina 24 uiteengezet, in 

het geheel niet aan de orde. Maar ook het in staat zijn tot het uitvoeren van bepaalde 

deskundigheid, kundigheid, bedrevenheid, kennis, scherpzinnigheid en 

vakmanschap kan met bekwaamheid aangeduid worden. Hierin kunnen, mijn 

inziens, de tweede-orde vragen wel aan de orde komen. Nieuwe inzichten kunnen zo 

gebruikt worden om deze zelfde taken, functies of rollen te vervullen. Ook ziet men 



 44 

dat leerprocessen op verschillende manieren vorm kunnen krijgen. Maar het gaat 

altijd om processen die een langdurige verandering tot stand brengen. Illeris (2003) 

onderscheidt dan ook drie dimensies van leerprocessen: 

1. Cognitieve dimensie – gericht op het bereiken van betekenisvolle 

(veelzeggende en zinvolle) inhoud waarbij het opnemen van die inhoud 

centraal staat. Dit is van invloed op het denken en interpreteren. 

2. Emotionele dimensie – waarin gevoelens, emoties en motivaties, 

voorwaarden en uitkomsten in beeld komen. Hier is de mentale balans van 

belang. 

3. Sociale dimensie – externe interactie wordt hier zichtbaar. Participatie, 

communicatie en coöperatie zijn hier een voorbeeld van. Het draait daarbij 

om de persoonlijke integratie in de maatschappij met betrekking tot het 

sociale aspect. 

Vanwege de organisatorische insteek binnen dit stuk, is het belangrijk te kijken naar 

de verbinding tussen een individueel leerproces en een leerproces binnen de 

organisatiecontext? Het blijkt problematisch om precies het verschil aan te geven 

tussen individueel leren en leren van een organisatie. Dit houdt vooral verband met 

of het slechts individuen zijn die binnen organisaties leren, of dat organisaties 

cognitief vermogen hebben. Niettemin staat het leren van de organisatie, naar mijn 

mening, in nauw verband met het individuele leren van medewerkers. Naar mijn 

mening volstaat te zeggen dat individueel leren en het leren van een organisatie 

hetzelfde zijn, in de zin dat zij dezelfde fases van informatieverwerking erop na 

houden, namelijk het verzamelen, analyseren, abstraheren en het vasthouden van 

informatie. Een belangrijk verschil echter, is dat de overdracht van informatie en 

kennis binnen organisaties via verschillend personen en afdelingen verloopt. Dit 

betekent in feite dat er samen met anderen kennis wordt ontwikkeld. Dit komt 

overeen met wat Weggeman (2002) stelt omtrent collectief leren. Dat vindt volgens 

Weggeman plaats wanneer men individueel of interactief bezig is om, binnen 

hetzelfde domein, kennis te ontwikkelen en te delen. Zo is er sprake van een lerende 



 45 

organisatie wanneer collectief leren aan de orde van de dag is en dit leren binnen 

een organisatie gericht is op het verbeteren van het doel (of ideaal) van de 

organisatie (Weggeman, 2000). Hoe vaak dit leren voor moet komen is echter niet 

duidelijk. Ook het individuele aspect dat Weggeman, binnen collectief leren, 

benoemt roept vraagtekens op. Hoe kan men collectief leren wanneer iemand 

individueel kennis ontwikkelt (en deze deelt)? Echter, in dit samen ontwikkelen van 

kennis zie ik het voordeel dat deze kennis geïnternaliseerd wordt. Hierdoor zal het 

voor een langere periode relevant blijven en is het overdraagbaar binnen nieuwe 

domeinen. Nadeel van een dergelijke aanpak op het gebied van leren is dat deze 

vorm van leren alleen ontstaat binnen een zeer intensieve en sterke leeromgeving. 

Deze leeromgeving in stand houden kan veel inspanning, toewijding en moeite 

kosten waardoor dit kostbaar is voor organisaties. Het is niet gemakkelijk om zulke 

krachtige leeromgevingen te verwerkelijken. Het komt echter wel overeen met het 

verbinden van individuele leerprocessen aan de organisatiecontext, waarin 

individueel en collectief leren worden samengebracht. 

 

Het belang van dialoog bij leerprocessen wordt expliciet behandeld door Schein 

(1994). Hij stelt dat het uitwisselen van ideeën en de wisselwerking van houdingen, 

manieren en opvattingen als een interactieproces plaats vindt dat zich in de dialoog 

volstrekt. Zo wordt informatie omgezet in betekenisvolle kennis. Een echte dialoog 

biedt mogelijkheden om deze aspecten van het interactieproces te faciliteren. Een 

dergelijk (leer)proces maakt het mogelijk dat (nieuwe) gedeelde normen en 

waarden, gezamenlijke kennis en de interactiepatronen worden ontwikkeld. Op 

deze manier kennis delen wordt daarentegen pas interessant wanneer mensen met 

verschillende achtergronden, disciplines, gewoontes et cetera gezamenlijk 

vraagstukken oppakken die van belang zijn voor de organisatie. De verschillen 

tussen mensen kan een blokkade vormen voor het uitwisselen van kennis, maar is 

tegelijkertijd ook een vereiste om via mentale modellen (Senge, 2006) kennis uit te 

wisselen. Mentale modellen zijn onder andere beelden en veronderstellingen die in 

de mens liggen ingebed. Zij bepalen wat we zien en wat we doen. Wanneer op dit 

niveau kennis kan worden uitgewisseld leidt dit tot verdieping en doorbraken in het 



 46 

denken – er wordt zo van elkaar geleerd. Het is echter wel van belang dat een 

verandering in denkkaders of mentale modellen samengaat met een verandering in 

gedrag. Men moet ook handelen naar deze nieuwe manieren van denken (Hedberg 

en Wolff, 2001). Een groep behandelt vraagstukken met het idee om de kennis die 

hierbij ontstaat toe te passen binnen nieuwe situaties. Volgens Coenders (2005) 

gaat het ontstaan van kennis hand in hand met het ontstaan van relaties ‘over 

bestaande grenzen’. Dit kan volgens hem alleen: 

 

“Wanneer praktijkvraagstukken centraler komen te staan en 

aangrijpingspunten vormen voor het structureren van leerprocessen in 

communities” 

Naar mijn mening kan het begrip community begrepen worden als een groep van 

individuen die zich verenigen op dezelfde tijd en plek (bijvoorbeeld ook een virtuele 

gemeenschap). Oftewel, een groep individuen die varieert in grootte en omvang, 

waar gemeenschappelijke belangen, waarden, problemen, meningen en 

verwachtingen centraal staan, maar niet altijd gelijk zijn. Ook professionals binnen 

organisaties vallen binnen deze omschrijving. 

Kolb (1984) concludeert dat in leerprocessen twee bewegingen bestaan. Een 

beweging waarbij men (informatie) registreert (theorie) en een beweging waarbij 

men interpreteert (ervaring). Twee zeer verschillende bewegingen, die wanneer zij 

samenkomen veel weg hebben van wat Schein het interactieproces noemt. De al 

aanwezige kennis en ervaringen wordt binnen dit interactieproces zodanig 

geherformuleerd, dat dit het eigenlijke leerproces is. Kolb (1984) deed onderzoek 

naar verschillende manieren van leren en onderscheidde daarbij vier verschillende 

leerstijlen, namelijk ervaren, reflecteren, conceptualiseren en experimenteren. Deze 

vier leerstijlen beschrijft Kolb als fasen in een leerproces (zie figuur 1). Wel is het 

van belang de hele cirkel te doorlopen om te kunnen spreken van een leerproces. In 

de cirkel staan dus zowel de verschillende fasen in een leerproces, als de 

verschillende typen die iemand kan zijn (dromer, denker, beslisser, doener). De 



 47 

fases bestaan uit: 

1. Ervaren: nieuwe ervaringen concreet maken 

2. Reflecteren: vanuit nieuwe ervaringen observeren, beschouwen en 

overdenken 

3. Conceptualiseren: observaties in (nieuwe) logische theorieën omzetten 

4. Experimenteren: aan de hand van de vastgestelde theorieën beslissingen 

nemen en problemen oplossen. 

Deze fases herhalen zich continu en volgens Kolb is er dan ook sprake van een 

cyclisch leerproces. Kolb stelt dat om effectief te kunnen leren, alle vier de fases, in 

welke volgorde dan ook, doorlopen dienen te worden. 

 

Figuur 1. De leerstijlen van Kolb 

Kolb (1984) laat zien dat het bewust zijn van de reeds aanwezige kennis en ervaring 

belangrijk is bij het ontstaan van een leerproces. Nieuwe kennis dient enige 

verbinding te hebben met de al aanwezige kennis. Dit betekent dat deze al 



 48 

aanwezige kennis, als het ware, eerst moet worden ‘geactiveerd’ voordat nieuwe 

kennis kan worden opgenomen en de oude kennis kan worden geherformuleerd, 

oftewel kan worden vernieuwd en verbeterd. Toegepast binnen organisaties 

betekent het delen van ervaringen, houdingen en opvattingen, dat het 

referentiekader van een professional veranderd wordt. Het ontstaan van kennis 

door relaties over bestaande grenzen, zoals Coenders (2005) daar over spreekt, 

toont een gelijkenis met het delen van deze aspecten. Dit delen van ervaringen, 

houdingen en opvattingen en het veranderen van het referentiekader komt naar 

voren binnen de dialoog. Gekeken vanuit de behandelde literatuur kan worden 

opgemerkt dat dit idee van delen gelijkenissen vertoont met een leerproces. Het 

maken van een koppeling van leerprocessen met het Socratisch gesprek echter, 

waarin de dialoog centraal staat, zal verder worden besproken in het volgende 

hoofdstuk. De definitie van leerprocessen en de overeenkomst van Kolb omtrent de 

bewegingen die daarbinnen plaats vinden staan, mijn inziens, in relatie tot leren met 

het oogmerk om te verbeteren en vernieuwen. Dit raakt aan de drie vormen van 

leren die auteurs als Argyris en Schön (1978) en Swieringa & Wierdsma (1992) 

onderscheiden. Zij noemen deze vormen single-, double- en triple loop learning. 

Deze vormen van leren hebben alle drie te maken met de wijze waarop mensen, al 

dan niet in organisaties, leren. Single loop learning is voornamelijk gericht op het 

oplossen van problemen. Zij heeft dan ook de meeste overeenstemming met de 

instrumentele rationaliteit die in paragraaf 2.3.1 is besproken. Binnen de 

organisatiecontext wordt invulling gegeven aan single loop learning doordat zij 

stuurt op het realiseren van doelen en het verbeteren van (nieuw) ontstane 

problemen. Effectiviteit – zeer instrumentalistisch – is dan ook de uitkomst van 

single loop learning. Een veranderende aanpak om probleemsituaties op te lossen 

staat centraal bij double loop learning. Het gaat erom waarom een probleem is 

ontstaan, het oplossen daarvan en het in het vervolg voorkomen. De mentale 

modellen (Senge, 2006), veronderstellingen, waarvan individuen gebruik maken om 

een vraagstuk te behandelen, en eventueel te voorkomen of veranderen. Argyris en 

Schön zien hierin de verbondenheid van leerprocessen en de handeling van 

individuen waardoor er vernieuwing plaats vindt binnen organisaties. Omdat de 



 49 

organisatie uit individuen bestaat en zij door de veranderende aanpak leren, leert de 

organisatie zo stellen Argyris en Schön. Het zogenaamde ‘leren leren’ is dan ook van 

belang bij triple loop learning. Er ontstaat een herbezinning van eigen principes 

waarin aspecten van het zelf en de organisatie worden bevraagd. Dit kunnen vragen 

omtrent de missie en identiteit van iemand, of van de organisatie zijn (Swieringa & 

Wierdsma, 1992). In het model van Bateson (2000), dat betrekking heeft op 

veranderen door middel van leren en inzicht verkrijgen in eigen en andermans 

vooronderstellingen, zijn zes niveaus van leren weergegeven. De niveaus kunnen 

elkaar wederzijds beïnvloeden. Deze beïnvloeding kan versterkend alsook 

beperkend werken, maar uitgangspunt is dat hoe hoger het niveau zich bevindt, hoe 

duurzamer het effect. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuur 2: Niveaus van leren van Bateson 



 50 

Toegepast op de individueel- en organisatorisch niveau ziet men dat het hoogste 

niveau in het model van Bateson de missie is (zie figuur 2). Daarbij gaat het om de 

zin van de organisatie. Vragen omtrent wat de missie betekent, wat de meerwaarde 

van de missie, en zo meer is. Identiteit daarentegen is de persoonlijke motivatie van 

waaruit mensen leren en werken. ‘Wie ben ik?’ is een vraag die bij identiteit past. 

Maar ook de vraag omtrent de drijfveren van iemand. Daarbij gaat het om de kracht 

van een individu en de kern van die persoon. Het waarom en de achterliggende 

waarden en normen staan centraal binnen overtuigingen en waarden. Hoe kun je de 

situatie beïnvloeden? Binnen het niveau van vaardigheden gaat het om het 

realiseren van doelen en de vaardigheden die je daarbij nodig hebt. Vragen over wat 

kan en op welke manier zijn daarbij van belang. Gedrag heeft te maken met hoe men 

een situatie kan beïnvloeden maar ook wat en hoe men iets doet, en hoe dat 

waarneembaar is van anderen. Wat doe je in een bepaalde situatie en hoe zijn 

daarbij van belang. Het niveau van omgeving gaat vooral om de context – waar 

speelt het zich af, met wie maar ook wanneer is belangrijk. Wanneer we het model 

van Bateson betrekken op het single-, double- en triple loop learning toepassen, dan 

ziet men dat triple loop learning betrekking heeft op het niveau van identiteit 

binnen het model van Bateson. Het niveau van overtuigingen komt naar voren 

binnen het double loop learning van Argyris en Schön. Het niveau van gedrag en 

vaardigheden staat op deze manier in relatie met single loop learning. Deze relaties 

zijn van belang omdat hierdoor aangegeven kan worden welke invloed bepaalde 

vormen van leren hebben op organisaties en individuen. Daarom is het interessant 

om te onderzoeken welke vormen van leren worden gerealiseerd met het Socratisch 

gesprek. In hoofdstuk drie zal dit door middel van de interviews omtrent het 

gebruik van het Socratisch gesprek binnen organisaties dan ook naar voren komen. 

 

Naast de relatie tussen Argyris en Schön en Bateson op het gebied van leren is, in de 

beantwoording van de vraag wat bedoelen we met leerprocessen?, door middel van 

verschillende auteurs de link gelegd tussen leren en leerprocessen. In de voorbije 

paragraaf is naar voren gekomen dat leren altijd en overal plaats vindt en dat dit 

leren op zowel een individueel niveau, als op een sociaal niveau gebeurt. Dit sociale 



 51 

niveau heeft betrekking op het leren in groepsverband, in samenspraak en in 

samenwerking met anderen. Overigens is uit de voorbije paragraaf duidelijk 

geworden dat leren belangrijk is binnen de economie van vandaag de dag. Echter is 

dat vanzelfsprekend niet het enige aspect dat van invloed is. Zaken zoals flexibiliteit, 

kwaliteiten en innovatie zijn ook essentieel voor individuen en organisaties omdat 

zij met deze kwaliteiten kunnen concurreren. Een nadeel van leren binnen de 

organisatiecontext is dat dit alleen gerealiseerd kan worden wanneer er een sterke 

leeromgeving bestaat. Deze leeromgeving kost veel inspanning om te 

bewerkstelligen en in grotere mate om deze leeromgeving in stand te houden. 

Vanuit de literatuur is in deze paragraaf naar een definitie gezocht van 

leerprocessen. Door middel van verschillende auteurs die allen hebben geschreven 

over leren en/of leerprocessen is dit gelukt. In deze thesis zal namelijk het begrip 

leerproces gedefinieerd worden als “het proces waarlangs mensen bekwaamheden 

verwerven of ontwikkelen om bepaalde taken, functies of rollen te kunnen 

vervullen”. Deze definitie wordt ontleent aan Van Wijngaarden (2009). Dit 

impliceert dat het ontwikkelen of verwerven van bekwaamheden uit een fase 

bestaat tussen het initiëren en het afronden van een ‘ontwikkeling’. Het is daarbij 

een samenstel van activiteiten om een input om te zetten in een output. Dit komt 

overeen met de twee bewegingen binnen leerprocessen die Kolb onderscheidt, 

namelijk de beweging van registreren en interpreteren. Of het Socratisch gesprek dit 

proces faciliteert zal bestudeert worden binnen de volgende paragraaf. Hetgeen 

onderzocht is omtrent leren en leerprocessen zal namelijk in paragraaf 2.5 verder 

worden gekoppeld aan de vraag of het Socratisch gesprek gelijkenissen vertoont 

met wat onder een leerproces verstaan wordt, om als zodanig te worden 

bestempeld. 

 

2.5. Het Socratisch gesprek en leerprocessen 

In deze paragraaf zal, gebruikmakend van diverse literatuur, onderzocht worden of 

het Socratisch gesprek gelijkenissen vertoont met leerprocessen. In de voorgaande 

paragraaf hebben we kunnen lezen dat werken steeds meer het karakter van leren 

krijgt. Volgens Drucker (1999) is de mate waarin een professional slaagt om met 



 52 

zijn kennis en kenniscreatie waarde toe te voegen aan producten, diensten of 

werkprocessen, bepalend voor de waarde van diezelfde professional. Door het 

vinden van (vindingrijke) oplossingen voor vraagstukken en te leren neemt de 

meerwaarde van een professional toe binnen de organisatiecontext. Of zoals 

Drucker (1999) formuleert, “leren en vernieuwen zijn onlosmakelijke onderdelen 

van het werk van een ‘kenniswerker’”.  

 

Bolhuis en Simons (2011) hebben het over vier vormen van leren naar de aard van 

leerprocessen die in de (organisatie)praktijk door elkaar lopen en elkaar aanvullen. 

Deze vier vormen zijn: 

 

 Leren door directe ervaring 

 Leren door sociale interactie 

 Leren door theorie 

 Leren door kritische reflectie 

 

Van de vier vormen van leren die Bolhuis en Simons (2009) onderscheiden, heeft 

het Socratisch gesprek de meeste overlap met leren door kritische reflectie en leren 

door sociale interactie. In laatstgenoemde vorm van leren staat actieve interactie 

tussen mensen centraal. Men leert met, van en door elkaar. Dit komt overeen met de 

condities die het Socratisch gesprek creëert volgens Knezic et al. (2010). Het 

Socratisch gesprek biedt volgens hen condities voor het leren met en van anderen. 

Wanneer dit echt zo is, valt het echter nog te bezien of hier ook leerprocessen in het 

spel zijn, omdat dan nog moet blijken of de informatie wordt omgezet in 

betekenisvolle kennis. Het kan bijvoorbeeld voorkomen dat het leren dat plaats 

vindt geen meerwaarde heeft voor het individu en/of de organisatie, maar wel 

binnen andere aangelegenheden.  

 

In de vorige paragraaf hebben we kunnen zien dat leren niet alleen een individueel 

proces is maar dat ook het sociale proces meespeelt, waarin overigens sociaal 



 53 

gedeelde betekenissen van belang zijn. Zoals in paragraaf 2.2 is aangegeven wordt 

het doel van het Socratisch gesprek, om praktische en theoretische kennis te 

verkrijgen over hoe we zouden moeten leven en hoe de wereld is (Karlsson, 2001), 

als één van de belangrijkste karakteristieken van het Socratisch gesprek beschouwd. 

Dit doel brengt, naar mijn mening, de elementen van betekenisgeving en de sociaal 

gedeelde betekenissen binnen leerprocessen tot stand. Leren door sociale interactie, 

zoals weergegeven door Bolhuis en Simons, kan door middel van samenwerken, 

discussie en dialoog. Bij de dialoog, de basis van het Socratisch gesprek, gaat het om 

het samen verkennen en zoeken naar (vindingrijke) oplossingen, benaderingen en 

ideeën. Hierin ziet men het uitwisselen van ideeën, de wisselwerking van 

houdingen, manieren en opvattingen, waar Schein (1994) over sprak, terug. In dit 

interactieproces gaat het mijn inziens niet alleen om het individuele verloop van 

deze aspecten, maar ook hoe zij in relatie staan met de organisatie als entiteit. Het 

uitwisselen van ideeën en zo meer, van individuen kan de organisatie als geheel 

helpen te verbeteren. Leren door kritische reflectie komt tot stand door zichzelf en 

elkaar te bevragen (Bolhuis & Simons, 2011). Ook in het Socratisch gesprek zie je dit 

naar voren komen. Hierin beweegt men zich van het schijnbaar zekere, naar het 

onzekere – de individuele vooroordelen worden bevraagd. Vanuit het individuele 

beweegt men zich naar het gezamenlijke van de grondbeginselen – gezamenlijke 

reflectie. Het leren door kritische reflectie is bij het Socratische gesprek een leren 

door individuele en sociale (gezamenlijke) reflectie. Daarnaast wordt binnen het 

Socratisch gesprek grote hoeveelheden informatie gecombineerd en 

geïnterpreteerd. Zo wordt gepoogd vraagstukken weloverwogen te behandelen. Bij 

het behandelen van vraagstukken staan, zowel binnen het leren door sociale 

interactie en leren door kritische reflectie alsook binnen het Socratische gesprek, 

het samen evalueren en bevragen van de al aanwezige kennis, ideeën, standpunten 

en gewoonten centraal. Het gaat hier niet alleen om het evalueren en bevragen van 

jezelf, maar ook van degenen uit de omgeving, bijvoorbeeld het team. Naar mijn 

mening is het Socratisch gesprek een illustratie van communicatie, die een appèl 

doet om zowel vrijuit alsook gelijkwaardig de dialoog te voeren. Daarin ligt besloten 

dat men elkaar moet helpen te evalueren en elkaar moet ondersteunen bij het 



 54 

articuleren van opvattingen en stellingnames. Daarnaast dient men gezamenlijk te 

overdenken welke consequenties die opvattingen en stellingnames hebben. 

Hierdoor verschilt het Socratisch gesprek op een wezenlijke manier van andere 

gespreksvormen zoals het intervisiegesprek of een debat die vaak binnen 

organisaties worden toegepast. In deze gespreksvormen staat vaak slechts één 

vraagstuk en het oplossen van dat specifieke vraagstuk centraal. Mijn inziens 

vertoont het Socratisch gesprek op deze manier van combineren en interpreteren 

van informatie gelijkenissen met leerprocessen. Volgens Dixon zijn leerprocessen 

van betekenis bij onder andere het selecteren, opnemen, verwerken en het 

betekenis geven aan informatie (Dixon, 1994). Naar mijn mening brengt regressieve 

abstractie, die als belangrijke karakteristiek van het Socratisch gesprek is genoemd, 

dit selecteren, opnemen, verwerken en betekenis geven aan informatie tot stand. Via 

het steeds terugvragen, naar onder andere vooronderstellingen van de deelnemers, 

binnen het Socratisch gesprek ontstaat er zo een structuur om kritisch na te denken. 

Zoals we eerder hebben gelezen is het verwerven van bekwaamheden hoe het 

leerproces, met behulp van Van Wijngaarden (2009), in deze thesis is gedefinieerd. 

Het gaat er binnen het Socratisch gesprek onder andere om dat betekenis, kennis en 

waarden interpersoonlijk kunnen worden ontwikkeld. Dit ontwikkelen speelt zich 

naar mijn mening af binnen hetzelfde domein als het verwerven van 

bekwaamheden. 

 

Het aannemen van een – in alle opzichten – kritische houding ten aanzien van 

vraagstukken kan ervoor zorgen dat er ruimte voor dialoog ontstaat. Het in twijfel 

trekken en vernieuwen van vanzelfsprekendheden is onderdeel van die kritische 

houding. Wanneer men voortdurend een kritische houding aanneemt, of alert is op 

het stellen van de juiste vragen zoals in het Socratisch gesprek, worden niet alleen 

vanzelfsprekendheden bevraagd, zij worden tegelijkertijd expliciet, binnen het 

domein van diezelfde omgeving. Binnen het Socratische gesprek wordt namelijk 

reeds aanwezige kennis gedeeld waardoor verantwoording ten aanzien tot die 

vanzelfsprekendheden kan worden genomen in de toekomst. In het verlengde van 

de besproken kritische houding is wat Davey in haar artikel Creative, Critical and 



 55 

Caring Engagements: Philosophy through Inquiry (2005) met betrekking tot het 

Socratisch gesprek noemt interessant. Zij stelt dat het Socratisch gesprek te maken 

heeft met een proces van, wat zij noemt, ‘ontleren’. Hierbij trekt men systematisch 

de eigen overtuigingen in twijfel. Zo is men beter in staat om bewust te worden van 

vooronderstellingen en principes die ten grondslag liggen aan de (oude) 

overtuigingen. In dit verband is het belangrijk op te merken dat iemand die in staat 

is voor zichzelf te denken, in staat zal moeten zijn, zijn diepste gevoelens, waarden 

en identiteit in vraag te durven stellen en te herzien (Vansieleghem, 2010) Echter, 

dit voor zichzelf denken is naar mijn mening binnen het Socratisch gesprek voor een 

gedeelte ondergeschikt aan samen denken en het zoeken naar consensus. 

Desalniettemin heeft het gezamenlijk naar voren brengen van verborgen kennis, 

zoals dat in het Socratisch gesprek aan bod komt, ook een gelijkenis met de 

kritische, systematische twijfel die onder andere terug is te zien in het leren door 

kritische reflectie. Het ‘ontleren’ van Davey wordt zo een proces waarin individuele 

informatie wordt omgezet in betekenisvolle kennis voor allen. In dit proces wordt er 

gezamenlijk kennis gecreëerd. Het Socratische gesprek verschaft dan ook een 

coöperatief groepslerende context die zich richt op de dialoog en activiteiten die 

gericht zijn op samenwerken. In dit domein kan denken worden gedeeld, 

onderzocht en worden vernieuwd, oftewel geherformuleerd. Deelnemers aan het 

Socratisch gesprek worden zo aangespoord om gezamenlijk te leren. Dit vindt plaats 

door actief naar anderen te luisteren, de ideeën van anderen te interpreteren en het 

reflecteren op meningen en perspectieven van anderen door middel van het eigen 

denken en dat van anderen. Zo wordt individueel en collectief leren samengebracht, 

de condities creëert om te leren en wel op een dusdanige manier dat het Socratisch 

gesprek karakteristieken van een leerproces ontwikkelt. 

 

Het aspect van het voeren van dialoog, het hebben van denkgesprekken, dat het 

Socratisch gesprek behelst is een complexe activiteit waarin ideeën worden 

gevormd en perspectieven worden verbreed en geherformuleerd. Deze complexheid 

hebben we ook gezien bij Schein (1994) die dialoog bestempeld als een leerproces 

waarin het mogelijk wordt dat (nieuwe) gedeelde normen en waarden, 



 56 

gezamenlijke kennis en de ontwikkeling van interactiepatronen worden ontwikkeld. 

In het Socratisch gesprek wordt er binnen die dialoog terug gevraagd naar de 

vooronderstellingen van de deelnemers aan het Socratisch gesprek, waarbij een 

syllogistische structuur van het denken ontstaat. Het herformuleren van de al 

aanwezige kennis en ervaringen is volgens Schein het eigenlijke leerproces. Hieruit 

blijkt dat het Socratisch gesprek condities creëert om te leren, dat als belangrijke 

karakteristiek van het Socratisch gesprek is benoemd. In de notie die Kolb (1984) 

heeft van kennis delen en leerprocessen zie je dit bij benadering op dezelfde wijze. 

Het samen komen van de bewegingen van het registeren van informatie en het 

interpreteren is volgens Kolb in wezen het leerproces. Zoals reeds naar voren is 

gekomen beschouwd Kolb de herformulering van de al aanwezige kennis en 

ervaringen als het eigenlijke leerproces. Zonder systematische reflectie tijdens het 

Socratisch gesprek, dat als één van de belangrijke karakteristieken van het 

Socratisch gesprek is opgevat, vindt die herformulering in mindere mate plaats. 

Wanneer men kijkt naar de leercyclus van Kolb ziet men daarnaast sterke 

overeenkomsten met de stadia die binnen het Socratisch gesprek doorlopen 

worden. Maar een één op één verwantschap tussen beiden kan men niet 

achterhalen. 



 57 

 

 

Figuur 3. De leerstijlen van Kolb 

 

Kolb (1984) ontwikkelde zijn leercyclus op het gebied van efficiënt leren en 

duurzame gedragsverandering. Ondanks deze achtergrond zie je dat de fasen die in 

de cyclus van Kolb centraal staan, overeenkomsten vertoond met het verloop van 

het Socratisch gesprek zoals deze door Jos Kessels, Erik Boers en Pieter Mostert is 

beschreven in hun boek Vrije ruimte, filosoferen in organisaties (2002). De cyclus 

loopt van concrete ervaringen en reflectieve observatie, naar het formuleren van 

begrippen en generalisaties, en weer terug naar concrete ervaringen. Globaal 

worden in de cyclus van Kolb dezelfde stadia doorlopen als binnen het Socratisch 

gesprek. De vier aspecten uit de cyclus van Kolb lopen door elkaar en vullen elkaar 

aan. Concreet ervaren duidt op directe, daadwerkelijke en ook emotionele 

ervaringen in de werkelijkheid zoals deze ook naar voren komen in het Socratisch 

gesprek. Daar wordt om voorbeelden uit eigen ervaring gevraagd, waarin de 

uitgangsvraag speelt. Reflecteren heeft betrekking op het nadenken over de 

waargenomen werkelijkheid vanuit verschillende perspectieven. Deze fase is 

verwant met de gevraagde verplaatsing van de deelnemers in het ingebrachte 



 58 

voorbeeld en staat in relatie met het reflectieve aspect binnen het Socratisch 

gesprek. Hierin gebeurt dit gezamenlijk. Het betreft het ontwikkelen van begrippen 

en om het formuleren en onder woorden brengen van ideeën, principes en 

theorieën. Het abstract conceptualiseren behelst het omzetten van gemaakte 

observaties in begrijpbare theorieën. In het Socratisch gesprek lijkt dit op het 

bevragen van de motieven van degene die het voorbeeld inbrengt en het 

terugkoppelen van die antwoorden naar de uitgangsvraag. Daarnaast heeft het 

toetsen van de rechtvaardigingen in het Socratische gesprek een overeenkomst met 

het principe van conceptualiseren dat Kolb aanhaalt. Het actief experimenteren 

behelst het testen van concepten in nieuwe situaties en het toepassen van abstracte 

principes, ideeën en theorieën in de werkelijkheid. Dit ziet men terugkomen binnen 

het Socratisch gesprek wanneer men de essentie van het gesprek wil vatten en op 

zoek gaat naar de consensus over rechtvaardigingen en kernbeweringen. 

Desalniettemin wordt men niet door ervaring wijs, hoewel ervaring wel van 

betekenis is bij leren. Het Socratisch gesprek gaat uit van een vragend, redenerend, 

argumenterend zoekende en eisend gesprek. Het Socratisch gesprek is in deze 

relatie dan ook vooral nadenken. 

 

 

Soortgelijke noties van leren en leerprocessen zoals die in het werk van Kolb naar 

voren komen zijn overigens ook bij Nonaka & Takeuchi (1995) en Senge (2006) te 

vinden. Beiden stellen dat kennis delen met de groep van groot belang is. Het 

gebruik maken van afzonderlijk talent en het nuttig maken van individuele kennis in 

groepsvorm speelt dus niet alleen een grote rol binnen het Socratisch gesprek. Ook 

binnen het idee van leerprocessen is het samen leren van elkaar van betekenis. 

Daarbij gaat het om het kritisch onderzoeken van de betekenis en belang van die 

kennis die zich buiten het eigen kenvermogen bevindt. Want alleen het zoeken naar 

consensus, dat een rol speelt binnen het Socratische gesprek, is geen leerproces. De 

interactie tussen eigen kennis en die van de ander staat echter centraal in het 

Socratisch gesprek, waarbij het gaat om het gezamenlijke leren waarin het 

beïnvloeden en veranderen van elkaar ertoe doen. De mogelijkheid van een 



 59 

leerproces om (nieuwe) gedeelde normen en waarden, gezamenlijke kennis en 

interactiepatronen te ontwikkelen staat hiermee in direct verband. Deze interactie 

toont niet alleen een gelijkenis ten opzichte van leerprocessen voor het individu, 

maar ook voor het team en de organisatie. De interactie, zoals die hier wordt 

omschreven, heeft grote overeenkomsten met het coöperatieve onderzoek naar 

aannames dat als belangrijke karakteristiek van het Socratisch gesprek wordt 

beschouwd. Bij die interactie is het zeer belangrijk dat het gezamenlijk leren, 

beïnvloeden en veranderen van elkaar een continu proces is van dialoog, 

communicatie en coördinatie. Want net zoals water troebel wordt en er niks meer in 

kan leven wanneer het stil staat, geldt dit ook voor het gezamenlijk leren. Zo wordt 

er voor gezorgd dat nieuwe kennis blijvend kan opbloeien. In deze relatie moet 

worden opgemerkt dat het Socratische gesprek geen leermethode an sich is. De 

Socratische methode kunnen we vooral begrijpen als de methode of de werkvorm 

die de procedures voor het beoordelen van het denkproces vooropstelt 

(Vansieleghem, 2010). Het Socratisch gesprek is hierin een beweging van het 

denken van de mens als vrije, autonome persoon zelf. Daarbij moet de dialoog, die 

inherent is aan het Socratische gesprek, op twee manieren worden begrepen. Naar 

mijn mening heeft het denken ten eerste in wezen de vorm van een 

gedachtewisseling van jezelf met jezelf. Tijdens het denken bespreken we voor- en 

nadelen en gaan we individuele, persoonlijke, denkstappen na. Dit is in principe de 

aard van een monoloog. Het denken gaat echter altijd gepaard met een (sociale) 

interactie van buitenaf, en is daarmee ten tweede dialogisch van aard. Dit dialogisch 

aspect begrijp ik als een handelen, dat overeenkomsten vertoont met hoe Arendt dit 

beschrijft in haar boek Vita Activa (2000); dit handelen betekent vrijheid. En 

vrijheid betekent handelen. We kunnen daarom onze vrijheid enkel ervaren in de 

interactie, oftewel het denken, met anderen. Begrepen in samenspel met het 

Socratisch gesprek is het dialogisch aspect namelijk niet slechts een gezamenlijk 

denkproces, het heeft tegelijkertijd de vorm van handelen. Want binnen het 

Socratisch gesprek is men serieus en grondig met elkaar in gesprek. Hiermee wordt 

beoogd ‘de waarheid’ te vinden. Er wordt getracht door middel van het 

denkvermogen te begrijpen hoe de wereld wezenlijk is om binnen die werkelijkheid 



 60 

te bepalen hoe de verhoudingen liggen. Dit gebeurt om antwoorden te vinden op 

uiteenlopende vraagstukken. En dit kan niet anders dan door te handelen. Zo is de 

dialoog binnen het Socratisch gesprek en de vragen die daar worden gesteld een 

goede methodische vorm om het onuitgesprokene en het verborgene onverbloemd 

en expliciet te maken en ervaringen en kennis met elkaar te delen (Knezic et al. 

2010). Dit gebeurt door middel van het denkvermogen en denkproces dat van 

belang is binnen het begrijpen van de werkelijkheid. Zo wordt tijdens het Socratisch 

gesprek onder andere gereflecteerd, worden er connecties gemaakt tussen 

verschillende ideeën en inzichten onderzocht en verscherpt. Om te reflecteren dient 

er echter wel een veilig klimaat te zijn waarin het Socratisch gesprek plaats vind. 

Ook de vrije ruimte speelt hierbij een rol. Het Socratische gesprek is namelijk de 

plek waar je de vrijheid hebt om na te denken. Feiten, inzichten, meningen en 

opvattingen worden hier gedeeld. Volgens Sprenger (2002) bevat reflecteren een 

sterke sociale component. Onder andere door deze onderlinge betrokkenheid 

kunnen echte leerprocessen met elkaar worden gerealiseerd en worden 

onderhouden. Echter, het Socratisch gesprek op zich is geen leerproces. Slechts de 

dialoog binnen Socratische gesprekken kunnen leiden tot leerprocessen. 

 

In paragraaf 2.4 is naar een definitie gezocht van leerprocessen, namelijk het proces 

waarlangs mensen bekwaamheden verwerven of ontwikkelen om bepaalde taken, 

functies of rollen te kunnen vervullen (Van Wijngaarden, 2009). De opmerking van 

Drucker (1999) uit het begin van deze paragraaf, “leren en vernieuwen zijn 

onlosmakelijke onderdelen van het werk van een ‘kenniswerker’”, heeft duidelijk 

een verbinding met de opvatting van Jos Kessels (1997) dat het Socratische gesprek 

een methode is om verbanden te maken en generalistische kennis tot stand te 

brengen om zo met elkaar in gesprek te komen. Het verwerven van praktische en 

theoretische kennis houdt daarbij verband met leren en het tot stand komen van 

leerprocessen, maar het Socratische gesprek op zichzelf staat daardoor nog niet 

gelijk aan een leerproces. Daarnaast kan worden opgemerkt dat wat voor Nelson 

(2007) als het fundament van het Socratisch gesprek geldt, namelijk regressieve 

abstractie, ook de basis legt voor het leren dat door middel van het Socratisch 



 61 

gesprek bewerkstelligd wordt. Knezic et al. (2010) benoemen dan ook dat het 

Socratisch gesprek een aantal condities realiseert voor leren met en van elkaar. Dit 

bepaalt echter nog niet dat het Socratisch gesprek als leerproces gedefinieerd kan 

en mag worden. Uit de vergelijking van de belangrijkste aspecten van het Socratisch 

gesprek en leerprocessen, komt desalniettemin naar voren dat de relevantie en 

bruikbaarheid van de Socratische gespreksvorm binnen organisaties eruit bestaat, 

dat het Socratische gesprek (organisatorische) vraagstukken met behulp van 

persoonlijke kennis behandelt. Daarnaast stelt deze gespreksvorm onder andere de 

ideeën en inzichten van de deelnemers aan het gesprek centraal. In samenhang met 

het transformatieve karakter wordt hierdoor in groepsverband zeer consequent en 

stabiel nagedacht, door middel van nieuwe kennis, over bijvoorbeeld 

toekomstplannen die organisaties hebben die het Socratisch gesprek hanteren. De 

basis van reeds aanwezige ideeën en kennis en het leren zouden zo samen vallen – 

het leren vindt plaats tijdens het bespreken van die basis. Zo kan het Socratisch 

gesprek in principe worden gebruikt voor het inzichtelijk maken van lastige, steeds 

terugkerende praktijksituaties, voor het trainen van vaardigheden die een 

effectievere manier van samenwerken kunnen bevorderen zoals vragen stellen, 

onderzoeksthema’s afbakenen, opschorten van oordelen en onderzoeken van 

meningsverschillen. Maar ook voor het onderzoeken van fundamentele kwesties, 

zoals het doel van de organisatie en de vraag welke waarden leidend moeten zijn 

voor organisaties. Starren (1999) maakt omtrent het samenvallen van de basis en 

leren een treffende vergelijking met muziek: 

 

“Wat daarmee wegvalt is de partituur. Het klassieke symfonieorkest met de 

dirigent aan het hoofd maakt plaats voor het improviserende jazz-ensemble. 

De muziek wordt tijdens het spelen gecomponeerd” 

Wat in dit hoofdstuk is beschreven is hoofdzakelijk tot stand gekomen door het 

bestuderen van literatuur en het verbinden van de voorgaande hoofdstukken 

omtrent de begripsomschrijvingen en inhoudsbepalingen van Socratische 

gesprekken en leerprocessen. Om te kunnen stellen dat het Socratisch gesprek een 



 62 

bijdrage levert aan het ontstaan van leerprocessen, is naar mijn mening een 

empirisch gedeelte nodig waarin deze vraag in relatie tot de praktijk wordt 

behandelt. Want de ambitie van deze thesis is mede om te onderzoeken wat de 

invloed is van het Socratisch gesprek binnen organisaties die met deze dialogische 

methode werken of hebben gewerkt. Meer specifiek richt de thesis zich op de 

bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. Want 

hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk gebruikt, wat wordt er geleerd, hoe 

belangrijk is het geleerde en hoe (en in hoeverre) levert het Socratisch gesprek een 

bijdrage aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties? Door middel van 

een kleinschalig kwalitatief onderzoek onder organisaties, die Socratische 

gesprekken binnen hun bedrijf hebben gevoerd, moet in dit stuk dan ook een 

empirische voortzetting plaats vinden van het beantwoorden van de vraag of het 

Socratisch gesprek leerprocessen binnen organisaties realiseert. Op deze manier 

wordt er in deze thesis ook gehoor gegeven aan de oproep tot praktijkvoorbeelden 

omtrent de invloed van het Socratisch gesprek binnen organisaties, zoals in de 

introductie naar voren is gekomen. Maar ook aan de bijdrage en realisatie van 

leerprocessen binnen organisaties. Want in de informatie uit de praktijk zit naar 

mijn mening een enorme waarde verborgen; ervaringen en expertise delen om zo 

innovatie, inzicht, kennis en vaardigheden te vergroten.



 63 

3. Hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk ingezet? 

In dit hoofdstuk wordt door middel van een achttal interviews, bekeken hoe het 

Socratisch gesprek in de praktijk wordt ingezet. Deze interviews zijn gehouden 

binnen organisaties die met het Socratisch gesprek werken, of hebben gewerkt. 

Concreet betekent dit dat er onderzoek is gedaan naar (1) de invloed van het 

Socratisch gesprek binnen organisaties en wat die invloed betekent binnen de 

organisatorische context en (2) de manier waarop het Socratisch gesprek in de 

praktijk wordt ingezet. Voor de vragen in die zijn gesteld binnen deze interviews is 

gekozen omdat hiermee verwacht wordt te kunnen onderzoeken op welke manier 

het Socratisch gesprek wordt ingezet en wat de bijdrage is van het Socratische 

gesprek aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties. De interviews zijn 

gehouden binnen vier organisaties die verspreid zijn over heel Nederland. De 

organisaties bevinden zich in zeer verschillende sectoren, namelijk: overheid, 

onderwijs, zakelijke dienstverlening, zorg en welzijn. De respondenten hebben allen 

verschillende functies, bijvoorbeeld een hoofd Human Resource Management, 

beleidsmedewerker en beleidsmedewerker/coach overheidsinstantie. Maar een 

verschil in antwoorden tussen de sectoren is niet merkbaar. Hieronder worden de 

resultaten uit deze interviews worden weergegeven: 

 

Waarom heeft u het initiatief genomen om het SG toe te passen binnen de 

organisatie? 

Uit de gehouden interviews komen verschillende redenen naar voren om het 

Socratisch gesprek te gaan gebruiken binnen de organisatie context. Een aantal keer 

kwam naar voren dat het idee om het Socratisch gesprek in te gaan zetten uit 

persoonlijke belangstelling en ervaring kwam. Echter, vaak is er wel een concrete 

aanleiding binnen de organisatie om het Socratisch gesprek daadwerkelijk te gaan 

voeren, zoals één van de respondenten aangeeft: 

“Er bestonden discussies over de duurzame inzetbaarheid van medewerkers. In het 

kader daarvan het introduceren van dingen zoals periodiek medisch onderzoek of 

preventieprogramma’s” – respondent 1 



 64 

 

Daarnaast werd aangegeven dat een andere communicatievorm binnen de 

organisatie werd gezocht waarin op een andere manier de vragen behandelt 

worden. Zoals wordt aangegeven door één van de respondenten gaat dit op een 

andere manier: 

“Wij zochten een originelere manier om als team te praten over wat onze visie is, of 

waartoe wij eigenlijk op uit zijn als organisatie […] Het Socratisch gesprek pakt een 

hele andere route dan je normaliter gesprekken zou voeren” – respondent 3 

Naast deze redenen ziet men dat er de motivering is om meer diepgang te bereiken 

in de gesprekken die men nu met elkaar voert. Men merkte tijdens de Socratische 

gesprekken dat mensen redelijk vrij worden in het vertellen wat zij vinden: 

“Dit was een manier om zoveel mogelijk diepgang te bereiken. Door de structuur die 

het Socratisch gesprek aanbrengt en de zogenaamde regels die daar aan vasthangen, 

mensen zich beter voelen in het gesprek” – respondent 2 

Bij één van de respondenten wilde men door het gebruik van het Socratisch gesprek 

veel meer boven tafel laten komen: 

“In een direct gesprek kun je namelijk duidelijker dingen zeggen. In deze organisatie 

bestond de behoefte om het te hebben over de grote lijnen: Hoe doen we dingen? 

Waar gaan we naartoe? Er was de behoefte om dat soort vragen te leren kennen en 

te ontdekken” – respondent 1 

Eén van de respondenten vond de regels juist belemmerend werken. De regels 

binnen het gesprek werden als te gestructureerd bevonden. In het algemeen bestaat 

wel de opvatting dat er op een andere manier word gecommuniceerd binnen het 

Socratisch gesprek:  

“Door de regels van het Socratisch gesprek ontstaat er een ander soort dialoog dan 

normaal gesproken het geval is” – respondent 2 



 65 

Binnen één van de organisaties is het Socratisch gesprek ingezet toen er veel onrust 

bestond tijdens een fusie. De directie werd onder andere verweten dat zij te weinig 

naar het personeel luisterde en de directie verweet op haar beurt dat het personeel 

te weinig begrip had voor de te nemen, of reeds genomen, besluiten. Het Socratisch 

gesprek was daarin een goed hulpmiddel: 

“Deze vorm gaf veel meer vrijheid in de manier waarop een dialoog kon worden 

opgezet […] Wanneer men doorkrijgt hoe het gesprek kan lopen, voelt men zich 

veilig genoeg om een open gesprek te voeren” – respondent 2 

Hieruit blijkt al enigszins hoe het Socratisch gesprek wordt ingezet binnen de 

organisaties waarin de respondenten werkzaam zijn. Echter, door het stellen van de 

volgende vraag werd daar meer inzicht in gegeven. 

Hoe is het Socratisch gesprek in uw organisatie gebruikt? 

Respondenten geven aan dat het Socratisch gesprek is gebruikt bij gesprekken 

tussen medewerkers, Raden van Bestuur, Ondernemingsraden, maar nog vaker een 

combinatie van die groepen. Men noemt vaak in eerste instantie dat binnen deze 

gesprekken de Socratische gespreksvorm helpt bij het leren luisteren naar elkaar. 

En dat was iets wat vaak miste: 

“In discussies en debatten wordt er niet geluisterd en dat wordt in een goed gesprek 

wel gedaan. Dat is ontzettend belangrijk voor wat mensen met een gesprek doen. Als 

er goed naar je geluisterd is, dat maakt dat je iets van zo’n gesprek meeneemt en 

daar iets van onthoudt. Ook als je zelf je best hebt gedaan om te luisteren in een 

gesprek, dan doe je daar meer mee dan wanneer dit het zoveelste werkoverleg is” – 

respondent 1 

Echter, het Socratisch gesprek is niet altijd onder die noemer gevoerd. Een aantal 

keer werd aangegeven dat het begrip ‘Socratisch gesprek’ te vaag, te abstract of te 

onduidelijk klonk. Op welke manier het Socratisch gesprek dan wel is ingevoerd of 

aangekondigd is echter niet duidelijk geworden. 



 66 

Wat is volgens u het voordeel van de Socratische gespreksvorm? 

Over de voordelen van het Socratisch gesprek binnen de organisaties waar de 

respondenten werkzaam zijn zegt men in het algemeen dat het helpt om een open 

gesprek te voeren waarin men zich veilig voelt. De deelnemers kunnen op elkaar 

reageren, en doen dat allen op dezelfde manier, namelijk met behulp van de regels 

die gelden – ook de directeur die deelneemt aan het gesprek. Zo ontstaat er eenheid 

in de te gebruiken gespreksvorm. Binnen het strenge kader van het Socratisch 

gesprek kun je daar met je eigen gedachten invulling aan geven, zoals één van de 

respondenten aangeeft: 

“Doordat je de regels van het gesprek zo helder hebt, die maken het kader, maar 

daarbinnen kun je het op je eigen manier invullen. Dat geeft de vrije ruimte voor een 

ieder om het op zijn of haar eigen manier in te vullen. Je creëert eigenlijk de vrije 

ruimte in het gesprek” – respondent 3 

 

Deze vrije ruimte kunnen we, mijn inziens, op dezelfde manier begrijpen als hoe 

Kessels, Boers en Mostert (2002) hier over schrijven. Hierdoor komt iedereen aan 

de beurt in de behandeling van een bepaald vraagstuk. Dat vindt één van de 

respondenten een meerwaarde hebben: 

 

“Normaliter is het denk ik zo dat degene die wat dominanter zijn toch wat 

zichtbaarder zijn dan mensen die teruggetrokken zijn. Nu kwamen die anderen ook 

aan de beurt. Dat vind ik een meerwaarde hebben” – respondent 3 

 

Het lijkt daarom ook dat door middel van de openheid en directheid van 

communicatie binnen het Socratisch gesprek een sfeer ontstaat die het delen van 

meningen, problemen en, ook al gaat het binnen het Socratisch gesprek daar niet 

om, oplossingen faciliteert. Men luistert naar wat de ander zegt en verwerkt datgene 

dan ook: 

 



 67 

“Essentie van het verhaal is dat mensen anders van meningen uitwisselen en 

discussiëren. Daardoor wordt er beter naar elkaar geluisterd. Dat je in ieder geval 

een medespreker aanhoort en datgene verwerkt en de ander respecteert om 

vervolgens daarover in gesprek te gaan. Dat is een hele andere manier van met 

elkaar omgaan en elkaars belangen naast elkaar neerleggen […] Dat is een hele 

andere manier van met elkaar omgaan en het afwegen van belangen” – respondent 1 

 

In relatie met deze uitspraak komt uit de interviews naar voren dat men, door het 

luisteren naar elkaar, begrijpt waarom bepaalde beslissingen binnen de organisatie 

worden genomen. Men voorbij kan aan de waan van de dag en het Socratisch 

gesprek men dwingt om op een abstracter niveau na te denken – op een hoger 

niveau denken en kijken over en naar bepaalde vraagstukken waardoor functies in 

het algemeen beter kunnen worden uitgevoerd. Meer overzicht en begrip omtrent 

beslissingen kan ontstaan: 

 

“Met het SG werd duidelijk wat voor routines er in onze bijeenkomsten zaten – de 

manier waarop we met elkaar spraken en de uitgesproken of niet uitgesproken 

vooronderstellingen en posities. We werden bewust van de dingen die je doet en 

waarom je die dingen doet. […] De manier van problemen behandelen werd 

uiteindelijk onderdeel van onze gezamenlijke kennis” – respondent 8 

 

Het blijkt dat er antwoorden op (ingewikkelde) vraagstukken zo gevonden kunnen 

worden gevonden. Hierdoor lijkt het zeer aannemelijk dat het Socratisch gesprek 

een platform creëert om gezamenlijk na te denken over organisatorische 

vraagstukken waarvan de uitkomst langer stand houdt. Deze vraagstukken kunnen 

uiteenlopende onderwerpen hebben; groei van de organisatie, hoe doen wij ons 

werk goed?, wat is belangrijk in mijn werk?. Daarbij gaat het om samen nadenken. 

Zo blijkt dat een ‘normaal’ gesprek over de missie en visie van de organisatie heel 

anders verloopt dan het Socratisch gesprek die dezelfde onderwerpen behandelt. 

Het Socratisch gesprek blijkt dan ook een vorm om uit de vast gewortelde 

gespreksvormen, zoals discussie en debat, te treden. Dit komt overeen met wat 



 68 

Boers en Kessels (2003) stellen ten opzichte van intervisiemethodes: daar staan 

vaak slechts een particulier vraagstuk en de probleemoplossing centraal. Uit de 

interviews blijkt dat men ondervindt dat het Socratisch gesprek bij uitstek een 

methode is om die vormen van gesprek als het ware te ‘omzeilen’ om zo te komen 

tot luisteren en het uitwisselen van ideeën omtrent de praktijk. Het gebruiken van 

afzonderlijk talent en het productief maken van individuele kennis, zoals daarover is 

gesproken in paragraaf 2.3.1 zie je, mijn inziens, hierin terugkomen. Een vergelijking 

met Senge’s mentale modellen is snel gemaakt. Daarin gaat het namelijk om het 

nadenken over de praktijk. Wat belangrijk is binnen deze vergaderingen en 

overleggen, is het niveau van het gesprek dat gevoerd wordt: 

 

“Doordat je als team op een ander niveau een gesprek voert en daarom ook andere 

kanten van elkaar hebt gehoord gaat het samenwerken beter. Je begrijpt elkaar nu 

beter” – respondent 3 

  

Wat de criteria zijn voor het gewenste niveau is niet duidelijk geworden. Daarmee 

hebben we echter wel een antwoord gevonden op de vraag of andere methodes, of 

gesprekken, dezelfde waarde hebben voor organisaties. Eén van de respondenten 

stelt in deze relatie dat zij het waardevol vindt: 

 

“Het SG zorgt voor heldere communicatie omdat er geen plek is voor vage 

opmerkingen of antwoorden. Dat is absoluut een meerwaarde. Maar dat is ook eng, 

je kunt je namelijk niet achter vaagheden verschuilen” – respondent 7 

 

In het algemeen stelt men dat door het Socratisch gesprek de deelnemers elkaar 

beter hebben leren begrijpen. Zo ontstaat er meer ruimte en respect voor anderen. 

Men geeft aan dat door op een ander niveau met elkaar in gesprek te zijn geweest, 

waarbij men verschillende kanten van elkaar heeft gereflecteerd, je de ander beter 

begrijpt. Daardoor merk je een verbetering in de samenwerking. Hierin zie je de 

versterking van de interpersoonlijke communicatie: 

 



 69 

“Bepaalde zaken worden duidelijker en meer helder […] Ik vind het waardevol om te 

weten dat mijn betekenis anders is dan van mijn collega’s” – respondent 5 

 

Hoe merkte u dat Socratische gesprekken van invloed zijn of effectief zijn geweest? 

Men zag dat het Socratisch gesprek invloed had omdat deelnemers een beter begrip 

krijgen van het behandelde vraagstuk. Bijvoorbeeld omdat de deelnemers aan het 

gesprek beter weten welke doelen er binnen de organisatie worden nagestreefd. In 

dit interactieproces gaat het dan ook om het samen verkennen en zoeken naar 

oplossingen, benaderingen en ideeën. De uitkomst van dit verbeterde begrip wordt 

goed geïllustreerd door één van de respondenten: 

“Het doel was nooit om het financiële rendement te vergroten, maar wel om begrip 

te kweken voor de context waarin wij werken. Dat is soms heel moeilijk. Dat beter 

begrip impliceert wel een rendement in de zin van beter en efficiënter werken. De 

motivatie vergroot en dus ook het werk-rendement” – respondent 2 

 

Volgens één van de respondenten worden mensen op zich rijker door het Socratisch 

gesprek. Binnen de organisatie waar één van de respondenten werkzaam is ziet men 

dat het Socratisch gesprek een intensieve gespreksvorm is en voor sommigen zelfs 

geheel nieuw. Men herinnert zich de tijd die zij aan het Socratisch gesprek besteed 

hebben – het maakt indruk. De behoefte om af en toe een goed gesprek te voeren is 

daardoor gegroeid binnen deze organisatie geeft de respondent aan. Daar wordt dan 

ook vaker de tijd voor gemaakt, ook vanuit de organisatie: 

 

“De behoefte om een goed gesprek te voeren is er. Daar wordt bij ons ook de ruimte 

voor gegeven […] Er wordt echt geprobeerd om daar meer mee te werken” – 

respondent 1 

 

Heeft u negatieve effecten of positieve effecten ondervonden? 

Een drietal respondenten noemt negatieve effecten van het Socratisch gesprek. De 

eerste heeft te maken met de tijd die het Socratisch gesprek in neemt. Er is vaak 

geen gelegenheid om een verdieping te realiseren vanwege de tijdsdruk. Eén van de 



 70 

respondenten zegt dat deelnemers zich soms zaken afvroegen als ‘moet dit nu?’. De 

ervaring van de respondenten is dat men onzeker kan worden van, of door, het 

Socratisch gesprek. Dit komt door de (veronderstelde) complexiteit van het 

Socratisch gesprek. Een respondent voelde zich in eerste instantie dan ook 

ongemakkelijk tijdens het Socratisch gesprek. De respondent wist vooraf namelijk 

niet wat er zou gebeuren. Daarnaast levert het doorvragen verschillende reacties op 

merkt een respondent: 

“Sommige mensen zijn daar blij door verrast, andere vinden dat lastig of 

bedreigend” – respondent 9 

Overige respondenten zijn (blij) verrast door de uitkomsten van de dialoog die is 

gevoerd. Het verbaasd men om sommige aspecten te leren over iemand of de wijze 

van het Socratisch gesprek zinvoller vinden. Zowel de wijze waarop men zelf kan 

opereren met en binnen het Socratisch gesprek, alsook wat de opbrengst van het 

hele gesprek is. Dit wordt weergegeven door respondent 2: 

“Niet iedereen durft elkaar aan te spreken. Maar gevoegd bij de uitdaging om te 

vertellen wat je denkt komen ideeën en problemen veel makkelijker op tafel, buiten 

de normale lijnen die daarvoor zijn” – respondent 2 

Door dit positieve effect heeft een andere respondent veel meer gehoord en is veel 

meer te weten gekomen dan anders. De respondenten geven dan ook aan het 

Socratisch gesprek toch een toegevoegde waarde te vinden ondanks dat zij niet 

kunnen aangeven wat die toegevoegde waarde is, of waar deze precies ligt. Het heeft 

dan meer met een gevoel te maken. Het moment waarop het Socratisch gesprek gaat 

plaats vinden moet, mijn inziens, daardoor erg duidelijk worden ingelast. Anders 

ontstaat die verdieping niet, die wel gewenst is. Het Socratisch gesprek is dus een 

enorme investering. Niet alleen qua tijd, maar ook qua geld: de medewerkers die 

deelnemen aan het Socratisch gesprek kunnen, door de lange duur van het gesprek, 

voor een beperkte tijdsduur hun functie niet vervullen. Dit komt overeen met wat 

reeds is opgemerkt binnen paragraaf 2.3.3 omtrent de tijd die het kost om 



 71 

Socratische gesprekken te voeren. Binnen een van de organisaties is men dan ook 

bezig om het Socratisch gesprek , op een structurele manier, stelselmatig in te 

bedden om zo de moeilijkheden zoals hierboven beschreven te ontlopen. Daarnaast 

merkt één van de respondenten op dat op de een of andere manier de Socratische 

dialoog is uitgewerkt binnen de organisatie. Er is volgens hem een andere 

gespreksvorm nodig die een hoger rendement oplevert binnen het domein van de 

dialoog. Ook begrijpt niet iedereen de zin van het Socratisch gesprek: 

“Als men geen echte aansluiting in het gesprek vindt is er een lage verwachting voor 

de volgende keer. Niet iedereen begrijpt ook de zin van zo’n gesprek, op die manier 

gevoerd. ‘Ik had deze tijd ook door kunnen werken, dat is effectiever’ zegt men dan” 

– respondent 2 

Een positief aspect van het voeren van Socratische gesprekken is dat, door het 

voeren van Socratische gesprekken, het daarbuiten ook makkelijker wordt 

bevonden om ideeën en vraagstukken te bespreken: 

“Door de openheid en directheid van communicatie ontstaat een sfeer die de dialoog 

ten goede komt in de zin van het delen van meningen, problemen en oplossingen” – 

respondent 2 



 72 

 

4. De verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk 

In het voorgaande hoofdstuk is uiteengezet hoe het Socratisch gesprek in de praktijk 

wordt ingezet. In dit hoofdstuk zullen de resultaten uit de gehouden interviews in 

verhouding met het Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk worden 

uiteengezet. In paragraaf 2.2 is het Socratisch gesprek door middel van onder 

andere Nelson (2009), Bolten (1998) en Kessels (1997) gedefinieerd. In paragraaf 

2.4 is een leerproces gedefinieerd die tot stand is gekomen door middel van 

bestudering van het werk van onder andere Eraut et al. (1998), Bolhuis & Simons 

(2011) en Argyris en Schön (1978). Hierbij is gebruik gemaakt van het model van 

leren van Bateson (2000). In hoofdstuk vier wordt de verhouding tussen het 

Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk door middel van auteurs zoals 

Swieringa & Wierdsma (1992), Senge (2006) en Schein (1994) weergegeven. Echter 

zullen een aantal auteurs in het bijzonder ter controle dienen om na te gaan of de 

reacties tijdens de interviews overeen komen met wat in dit stuk onder leren en 

leerprocessen verstaan wordt in relatie met het Socratisch gesprek. Dit zijn: 

 Van Wijngaarden, met zijn definitie van een leerproces: “Leren kan worden 

gezien als het proces waarlangs mensen bekwaamheden verwerven of 

ontwikkelen om bepaalde taken, functies of rollen te kunnen vervullen” 

 Knezic et al., met hun (algemenere) definitie van het Socratisch gesprek: “The 

Socratic Dialogue is a philosophical group dialogue in which the participants 

guided by a facilitator and a number of ground rules strive to reach a 

consensus in answering a fundamental question on the basis of a real-life 

example or incident with the purpose of achieving new insights” 

 Skordoulis & Dawson, met twee van de drie ‘technieken’ in relatie met het 

Socratisch gesprek: 

 Weerlegging van wat men dacht dat men wist (elenchus) 

 Verborgen kennis naar voren brengen (het aspect van de 

maieutiek) 



 73 

 Kolb, met zijn cyclisch leerproces waarin de fases bestaan uit: 

 Ervaren: nieuwe ervaringen concreet maken 

 Reflecteren: vanuit nieuwe ervaringen observeren, beschouwen en 

overdenken 

 Conceptualiseren: observaties in (nieuwe) logische theorieën 

omzetten 

 Experimenteren: aan de hand van de vastgestelde theorieën 

beslissingen nemen en problemen oplossen. 

Hieronder zullen de antwoorden van de geïnterviewde respondenten worden 

weergegeven met betrekking tot leren en leerprocessen: 

Op welke manier hebben u en de deelnemers iets geleerd tijdens het gesprek? 

Alle respondenten stellen dat zij tijdens het Socratisch gesprek hebben geleerd. Op 

welke manier zij dat hebben gedaan verschilt echter. Zo zeggen een aantal 

respondenten dat zij hebben geluisterd wat er achter de verhalen zit die de andere 

deelnemers vertellen. Eén van de respondenten geeft dit goed weer: 

“We hebben geleerd van het ontdekken van aspecten van elkaar die men in eerste 

instantie niet van elkaar wist of onduidelijk waren” – respondent 8 

Dit laatste aspect vindt plaats op het niveau van overtuigingen uit het model van 

Bateson en zien we ook dat er op het niveau van double loop learning wordt geleerd. 

Andere respondenten geven aan te hebben geleerd hoe zij nieuwe situaties en 

vraagstukken anders kunnen aanpakken: 

“Als je het Socratisch gesprek toepast dan leer je met elkaar dingen dieper bekijken. 

Nieuwe inzichten en nieuwe kennis ontstaat, een nieuw project kun je zo anders 

aanpakken” – respondent 9 

Dit heeft ook een relatie met het zoeken naar de essentie van het vraagstuk, in plaats 

van de oplossingen. Dit werd dan ook aangedragen als een manier waarop men 

geleerd heeft. Een andere respondent vertelt dat na het Socratisch gesprek meer 



 74 

inzicht optrad in toekomstige gesprekken die gevoerd zijn: 

“De kennis die ik binnen het Socratisch gesprek heb opgedaan heb ik kunnen 

verbinden in wat ik in de praktijk ben tegen gekomen. Ik heb er van geleerd dat ik in 

overleggen beter kan zien wat er gebeurd. De reden waardoor een overleg niet loopt 

bijvoorbeeld” – respondent 7 

Maar ook het op een abstracter niveau naar het vraagstuk kijken wordt aangedragen 

als een manier waarop men heeft geleerd. Dit aspect zien we terug in het triple loop 

learning, het hoogste niveau van leren, zoals Swieringa & Wierdsma dit beschrijven 

(1992). Daarin staat een herbezinning omtrent eigen principes centraal maar ook 

nadenken over de missie en de identiteit van de organisatie komt aan bod: dit zijn 

de twee hoogste niveaus van Bateson (2000). Uit het gezamenlijke aspect waar de 

respondenten over spreken, valt overigens op te maken dat veel van deze manieren 

een relatie hebben met de manier waarop volgens Weggeman (2000) collectief 

leren plaats vindt. 

Heeft u iets geleerd? 

Daarnaast valt het op dat wanneer er wordt gevraagd naar de manier waarop de 

respondenten hebben geleerd, zij regelmatig uitleggen wat zij hebben geleerd. 

Daardoor lijkt het erop dat zij niet goed onderscheidt kunnen maken tussen de 

manier waarop zij leren en wat zij hebben geleerd. Wanneer de respondenten 

uitleggen wat zij hebben geleerd tijdens het Socratisch gesprek bestaan ook daar 

grote verschillen in: 

“De oordeelsvorming stel je uit. Je probeert echt te vragen en dieper door te vragen 

om het achterliggende te achterhalen. Zo ontstaat meer begrip” – respondent 9 

Een andere respondent geeft aan te hebben geleerd over de duidelijkheid welke 

normen en waarden men zelf, maar ook de ander heeft. Hieruit blijkt dat een groter 

inzicht verworven wordt. Ook het leren van meer instrumentele aspecten komen 

aan bod. Zo zegt één van de deelnemers dat hij heeft geleerd hoe hij 



 75 

“De techniek van met elkaar van gedachten wisselen en elkaar vragen stellen is heel 

anders […] Ik heb instrumentele aspecten geleerd zoals luisteren zonder je eigen 

mening naar voren te brengen” – respondent 8 

Dit wordt in het kader van dit stuk als instrumenteel beschouwd omdat dit een 

manier is om de effectiviteit te verbeteren. Bijvoorbeeld om effectiever, makkelijker 

en sneller informatie te verkrijgen voor het uitvoeren van een functie binnen een 

organisatie. Maar ook leren luisteren wordt als antwoord gegeven. Niet (gelijk) je 

mening geven, maar ook kijken of de vraag werkelijk de vraag is zijn aspecten 

waarvan men zegt dat zij die hebben geleerd: 

“Ook of je de juiste woorden gebruikt en of het over komt wat je wil zeggen zijn 

aspecten die men heeft geleerd tijdens het Socratisch gesprek – “begrijpt de ander 

mij zoals ik bedoel? Heb je het over hetzelfde?” – respondent 3 

Dit zijn geleerde aspecten die, mijn inziens, in relatie staan met het single loop 

learning van Argyris en Schön (1978): het zijn instrumentalistische leeraspecten om 

de effectiviteit te verbeteren. Binnen het single loop learning gaat het ook om deze 

instrumentalistische aspecten. 

Hebben bepaalde aspecten die behandeld zijn binnen het gesprek betekenis 

gekregen? 

Of bepaalde aspecten betekenis hebben gekregen staat in relatie met het verwerken 

van informatie die van betekenis is. Met ‘bepaalde aspecten’ heeft de auteur 

onderwerpen bedoeld. Eén van de respondenten zegt verwonderend dat dat toch de 

bedoeling is van ht Socratisch gesprek. Zo blijkt dat de handelingen die men doet, of 

de besluiten die men neemt binnen het Socratisch gesprek in een betekenisvol licht 

komen te staan – zij krijgen een betekenis: 

“Het dieper bekijken van vraagstukken leidt tot nieuwe inzichten en nieuwe kennis” 

– respondent 9 

Zo wordt de aanpak van bijvoorbeeld een probleem anders. Het triple loop learning 



 76 

(Swieringa & Wierdsma, 1992) speelt zich op dit niveau af. Een herbezinning van 

eigen principes staat hierin centraal. Echter komt het antwoord van de respondent 

niet één op één overeen met identiteit uit Bateson’s model. Dit terwijl in paragraaf 

2.4 is gezegd dat identiteit en triple loop learning met elkaar in relatie staan. De 

respondenten denken echter wel dat het spreken en leren met en van elkaar binnen 

een veilige omgeving plaats behoort te vinden: 

“Anders vindt er een beperkter proces plaats van het tot stand komen van nieuwe 

inzichten – iedereen blijft dan in de al gebaande paden” – respondent 6 

Heeft u (samen met uw collega’s) door middel van dialoog informatie omgezet in 

kennis die voor u en uw collega’s van betekenis is? Zo ja, wat voor kennis en hoe? 

Drie respondenten geven gezamenlijk ongeveer dezelfde reacties. Echter konden de 

overige respondenten niet, of niet goed antwoord geven op de vraag of zij 

informatie hadden omgezet in kennis die voor hen (en hun collega’s) van betekenis 

is. Zij gaven daar verschillende redenen voor, zoals het te weinig hebben 

deelgenomen aan het Socratisch gesprek. De overige drie respondenten vertelden 

dat zij wel informatie hebben omgezet in betekenisvolle kennis. Dit kwam 

bijvoorbeeld doordat de groepen die Socratische gesprekken voerden vanuit 

verschillende afdelingen en hiërarchische lagen waren samengesteld. Informatie 

wordt in dit kader begrepen als datgene wat van buitenaf als bericht, overdracht van 

kennis of gegeven tot iemand komt. Zulke informatie kan het inzicht of kennis over 

bepaalde zaken vergroten. Maar het kan er ook voor zorgen dat er betekenis aan kan 

worden toegekend. Binnen die groepen is er informatie uitgewisseld tussen de 

deelnemers, die leidde tot nieuwe inzichten. Door deze nieuwe inzichten verandert 

de aanpak of de herformulering van het vraagstuk. Het blijkt dat door het Socratisch 

gesprek in de praktijk dan ook betekenis wordt gegeven aan de dingen die men 

doet: 

 

“Er ontstaat een bewustwording waarom je bepaalde dingen doet” – respondent 1 

 



 77 

Een dergelijk proces maakt het mogelijk dat nieuwe gedeelde normen en waarden, 

gezamenlijke kennis en interactiepatronen worden ontwikkeld. Dit komt overeen 

met de condities die het Socratisch gesprek volgens Knezic et al. creëert, namelijk: 

leren met, van en door elkaar. Echter beschouwd men het omzetten van informatie 

in betekenisvolle kennis vaak als een instrumenteel, oplossingsgericht, aspect. 

Bijvoorbeeld om directe aanpassingen te doen in processen of voorstellen ten 

behoeve van die aanpassingen. 

 

Heeft u een herformulering/herwaardering van uw eigen ervaringen en kennis 

ervaren? Zo ja, op welke manier? 

Op de vraag of er in relatie met het omzetten van informatie in betekenisvolle 

kennis, een herformulering heeft plaats gevonden in de ervaringen en kennis van de 

respondenten, is het antwoord ja: 

“De mindset van mensen wordt totaal geherformuleerd” – respondent 1 

Men geeft in de interviews aan dat door het open staan voor ideeën en inzichten van 

andere deelnemers binnen het Socratisch gesprek, zij hun eigen inzicht aanpaste 

wanneer een ander een belangrijk punt aanstipte. Hoe opener en breder men in het 

Socratisch gesprek staat, hoe groter de toegevoegde waarde is lijkt wel. Eén van de 

respondenten verwoord dit goed: 

“Men komt door het gezamenlijk behandelen van vraagstukken tot inzichten en 

ideeën die je in je eentje niet ontplooid zou kunnen hebben” – respondent 9 

Zoals eerder weergegeven krijgt het Socratisch gesprek op deze manier 

karakteristieken van een leerproces. Men vindt dat je de openheid en het 

gezamenlijke van het Socratisch gesprek nodig hebt om dat te realiseren. Het 

gezamenlijk behandelen van onder andere ideeën, het onderzoeken en zo meer, 

beschouw ik als mentale modellen (Senge, 2006). In paragraaf 2.4 is al vastgesteld 

dat wanneer op dat niveau kennis uitgewisseld kan worden dit leidt tot verdieping 

en doorbraken van het denken. Zo wordt er van elkaar geleerd. De toegevoegde 



 78 

waarde van de openheid en het gezamenlijk aspect wordt benoemd door één van de 

respondenten: 

“Dat je niet vast komt te zitten in eigen ideeën of inzichten en daardoor tot betere 

aanpakken komt ten opzichte van het vraagstuk” – respondent 6 

Zo kan er een goed besluit tot stand komen doordat er een breed draagvlak is. Men 

heeft immers gezamenlijk het vraagstuk onderzocht. Mijn inziens toont dit omzetten 

van informatie gelijkenissen met het registreren en interpreteren van informatie, 

dat Kolb (1984) als een leerproces beschrijft hier gelijkenissen mee vertoont. Eén 

van de respondenten merkt op dat wanneer het binnen het Socratisch gesprek over 

relatief simpele zaken gaat, oude kennis wordt geactiveerd: 

“Het brengt misschien een soort activering tot stand van al bestaande kennis en 

ervaringen die worden ingezet tijdens het gesprek” – respondent 1 

Wanneer het om meer strategische, en daarmee ingewikkelde, aspecten binnen de 

organisatorische context gaat, dan gaat het meer om opnieuw waarderen of 

betekenis geven aan oude gewoontes en ideeën (nieuwe kennis genereren). Globaal 

genomen stellen de respondenten dat er een herwaardering en/of herformulering 

heeft plaats gevonden. Niet alleen van de ervaringen en kennis die zij hebben, maar 

ook van die van andere deelnemers. Echter is het Socratisch gesprek niet overal 

organisatie breed ingezet: 

“Wij zijn spelenderwijs mee aan de gang gegaan, maar dat is op dit moment, in 

organisatie brede context, nog niet het geval” – respondent 9 

Dit zou erop kunnen wijzen dat men het moeilijk vindt om datgene wat binnen het 

Socratisch gesprek aan bod komt, toe te passen in de praktijk. Of om de methode 

vast te houden, dan wel te implementeren, omdat men het niet als een ‘vast’ systeem 

heeft ingebed. Omdat men te weinig ervaring heeft in het voeren van Socratische 

gesprekken zou het kunnen zijn dat men zich verliest in oude gewoontes. Het 

voeren, en inbedden, van het Socratisch gesprek kost daarnaast veel geld wat, net 



 79 

als tijd, wellicht niet beschikbaar is. 

Hoe werd er in het Socratisch gesprek een beroep gedaan op uw al aanwezige 

kennis en ervaringen? 

Bijna alle respondenten hebben dezelfde ervaring omtrent op welke manier er een 

beroep gedaan is op de al aanwezige kennis en ervaringen. In het Socratisch gesprek 

neemt men dan ook eigen bagage mee – eigen kennis – waarmee je in relatie tot de 

andere deelnemers op verschillen uit komt. Zo toetsen de respondenten als het ware 

hun eigen ervaringen en kennis. Men komt er op die manier achter hoe het ook kan. 

Iedereen krijgt namelijk de ruimte om zich te verplaatsen in de casus die binnen het 

Socratisch gesprek aan bod komt. Vanuit daar wordt gezamenlijk een vraagstuk 

behandeld: 

“Je doet een beroep op de gezamenlijke kennis van de deelnemers om over 

oplossingen te praten. Die kennis wordt gebruikt wanneer iedereen zijn mening 

mag geven over het vraagstuk” – respondent 1 

De ervaringen en ideeën die men heeft worden constant bevraagd en daar wordt op 

een nieuwe manier betekenis aan gegeven. Vragen als ‘hoezo dan?’, ‘wat bedoel je 

daar precies mee?’ en ‘waarom vind je dat?’ zetten dan ook aan het denken. 

Heeft u veranderingen in houdingen, kennis of vaardigheden opgemerkt? 

Veel respondenten ervaren het Socratisch gesprek als volslagen nieuw. Geen enkele 

deelnemer wist volgens hem dat het voeren van een dialoog binnen het Socratisch 

gesprek zo gecompliceerd was: men wordt helemaal teruggebracht tot de essentie 

waarin men bijzonder goed moet nadenken over hoe je een vraag stelt en hoe men 

antwoord geeft. Het is écht een nieuwe manier van omgaan met elkaar. Het 

Socratisch gesprek wordt ervaren als een manier van denken die anders is dan hoe 

dat in andere gesprekken wordt gedaan: 

“Qua houding zie je dat men zich kwetsbaar durft op te stellen” – respondent 9 

Door die kwetsbare houding vindt een beter gesprek plaats is de algemene 



 80 

strekking. Een respondent noemt bijvoorbeeld de ontdekking dat binnen de 

organisatie routines bestonden in bijeenkomsten en gesprekken en hoe zij met 

elkaar spraken. De respondent noemde dat je vaak ziet dat, binnen organisaties 

waarin men langer met elkaar samenwerkt, er veel patronen ontstaan en dat 

mensen voor hun eigen belangen moeten opkomen. Het is dan een uitdaging om 

goede gesprekken te voeren bij veranderingen zo stelde deze respondent: 

“Als je dan echt iets moet veranderen binnen de organisatie dan is het een uitdaging 

om daar goede gesprekken over te hebben […] Het Socratisch gesprek kan heel erg 

helpen om veel onderzoekender te werk te gaan” – respondent 6 

Vaak noemen de respondenten gespreksvaardigheden wanneer zij een verandering 

in vaardigheden beschrijven. Daarbij gaat het om hoe men gesprekken voert en 

daarin op een betere manier kunt deelnemen. Dit komt overeen met wat er op 

bladzijde 57 en 58 is benoemd omtrent vaardigheden die een effectievere manier 

van samenwerken bevorderen. 

Heeft u nieuwe bekwaamheden ontwikkeld? 

Op de vraag of de respondenten nieuwe bekwaamheden hebben ontwikkeld tijdens 

het Socratisch gesprek wordt in het algemeen negatief gereageerd. Men zegt 

bijvoorbeeld dat deelnemers  

“Die nieuwe bekwaamheden zijn niet gekoppeld aan het SG – ik ontwikkel mij 

continue” – respondent 9 

Wat de deelnemers, mijn inziens bedoelen, is dat de ontwikkelde bekwaamheden 

niet voortkomen uit het Socratisch gesprek. Of dat dit ontwikkelen van 

bekwaamheden continue binnen hun werk plaats vindt en niet specifiek binnen het 

Socratisch gesprek. Bijvoorbeeld binnen werkoverleg. Een enkele respondent meent 

een meer reflectieve en kritische houding te hebben aangenomen, die wordt 

bestempeld als een nieuwe bekwaamheid. Echter staan de meeste antwoorden die 

de respondenten geven in relatie met de definitie van leerprocessen van Van 

Wijngaarden (2009). Daarin wordt namelijk gesteld dat een leerproces een proces is 



 81 

waarlangs men bekwaamheden verwerft of ontwikkelt om bepaalde taken, functies 

of rollen te vervullen. Hierbij moet men echter in gedachten houden dat er een 

onduidelijkheid bestaat over wat Van Wijngaarden met bekwaamheden bedoeld. 

Zoals in paragraaf 2.4 is genoemd kan bekwaamheid in een meer instrumentele 

opvatting begrepen worden. Maar ook in verband met deskundigheid, kennis en 

vakmanschap. Ook de methode om verbanden te maken, onder andere op het gebied 

van denken en vooronderstellingen te maken, generalistische kennis tot stand te 

brengen en zo vanuit verschillende specialismen met elkaar in gesprek komen, zoals 

het Socratisch gesprek in deze thesis wordt verstaan, komt overeen met de definitie 

van Van Wijngaarden. Daarnaast wordt door die nieuwe houding geprobeerd om 

anderen te stimuleren om aandachtiger te zijn binnen gesprekken. Sommige 

respondenten stellen echter dat zij te weinig Socratische gesprekken hebben 

meegemaakt om daar vanuit nieuwe bekwaamheden te ontwikkelen: 

“Ik heb ook geen nieuwe bekwaamheden ontwikkelt, daar is meer voor nodig dan 

één sessie” – respondent 5 

Wat echter wel van belang is op te merken, en ook overeenkomt met wat aan het 

einde van paragraaf 2.5 uiteen is gezet, is dat uit bovenstaande blijkt dat regressieve 

abstractie (Nelson, 2007) het fundament blijkt van het Socratisch gesprek, waarin 

de basis wordt gelegd voor leren. Het Socratisch gesprek blijkt een uitermate nuttige 

methode om verbanden te maken op het gebied van denken en vooronderstellingen, 

kennis tot stand te brengen en met elkaar in gesprek te komen. Dit gezamenlijk 

combineren en interpreteren van informatie in samenhang met het behandelen van 

vraagstukken die op het moment van bespreken gewichtig zijn, heeft naar mijn 

mening veel weg van het verwerven van bekwaamheden om bepaalde taken, 

functies of rollen te kunnen vervullen, dit omdat het onder andere in verband staat 

met deskundigheid, kennis en vakmanschap. Wellicht dat dit niet altijd op 

persoonlijk niveau plaats vindt, maar in veel gevallen kunnen de taken, functies of 

rollen die de organisatie als entiteit behelst in het algemeen wel verbeterd worden 

door het Socratisch gesprek, zo blijkt uit de reacties van de respondenten. De 



 82 

nieuwe inzichten die hierdoor ontstaan kunnen immers gebruikt worden om deze 

taken, functies of rollen te vervullen. Echter geven de respondenten aan dat hier 

niet, of in zeer beperkte mate, sprake van is. Desalniettemin is het, mijn inziens, 

interpersoonlijk ontwikkelen van betekenissen, kennis en waarden enorm 

invloedrijk binnen de dialoog over belangrijke organisatorische vraagstukken. 

Alhoewel de grotendeels positieve verwantschappen tussen het Socratisch gesprek 

en leerprocessen, zoals hierboven zijn weergegeven, zijn er ook aspecten van het 

Socratisch gesprek die niet overeenkomen met leren en leerprocessen. Zo vindt het 

leren door middel van het luisteren naar elkaar niet exclusief binnen het Socratisch 

gesprek plaats. Leren op deze manier zou bijvoorbeeld ook binnen andersoortige 

gesprekken kunnen plaats vinden, zoals de intervisiemethode. Daarnaast wordt het 

omzetten van informatie in betekenisvolle kennis als een instrumenteel, 

oplossingsgericht, aspect gezien. Alhoewel nog zou kunnen worden bepleit dat dit 

valt onder experimenteren, één van de fases van Kolb’s cyclisch leerproces. Hierin 

staat het nemen van beslissingen en het oplossen van problemen aan de hand van 

de (in het Socratisch gesprek opnieuw) vastgestelde theorieën. Verder is het open 

staan voor ideeën en inzichten van andere deelnemers aan het Socratisch gesprek 

en daaraan het eigen inzicht aanpassen, belangrijk binnen het Socratisch gesprek. 

Maar ook hiervan kan niet geclaimd worden dat dit exclusief plaats vindt binnen het 

Socratisch gesprek. Daarnaast wordt aangegeven dat er wel een andere manier van 

spreken met elkaar tot stand komt, maar er ontstaat niet specifiek een nieuwe 

manier om problemen op te lossen en beslissingen te nemen. De fase 

experimenteren vanuit Kolb’s cyclisch leerproces wordt dus niet bereikt. 

Desondanks komt wel naar voren dat men op zoek gaat naar de essentie van het 

vraagstuk in plaats van de oplossingen. Dit vertoont, naar mijn mening, 

overeenkomsten met het naar voren brengen van verborgen kennis, één van de 

technieken van Skordoulis en Dawson, en heeft dit betrekking op reflecteren en 

conceptualiseren zoals door Kolb weergegeven. Er worden tot op zekere hoogte 

zaken vanuit nieuwe ervaringen geobserveerd, beschouwd, overdacht en worden 

observaties in (nieuwe) theorieën omgezet. Daarnaast heeft het gezamenlijke aspect 



 83 

waarover wordt gesproken door de respondenten, en dat in relatie staat met het 

collectief leren zoals Weggeman (2000) daarover spreekt, een verbinding met de 

algemene definitie van Knezic et al. Hierin spreken zij over een groepsdialoog 

waarin een consensus omtrent een vraagstuk centraal staat met het doel om nieuwe 

inzichten tot stand te brengen. Ook staat het gezamenlijke aspect in verhouding met 

de fase reflecteren van Kolb. 

 

Wanneer men stelt dat handelingen en besluiten betekenis krijgen staat ook dit in 

verbinding met de definitie van het Socratisch gesprek van Knezic et al. Daarin gaat 

het, nogmaals, om nieuwe inzichten tot stand te brengen. Deze vormen tonen een 

gelijkenis met de niveaus vaardigheden en overtuigingen uit het model van Bateson 

(2000). Daarin ziet men een relatie met double loop learning van Argyris en Schön 

(1978) en de mentale modellen van Senge (2006). Ook komt dit aspect naar voren 

in twee van de drie ‘technieken’ die Skordoulis & Dawson aanhalen, namelijk: 

elenchus en de maieutiek. Hierin gaat het respectievelijk om de weerlegging van wat 

men dacht dat men wist en het naar voren brengen van verborgen kennis. De 

handelingen en besluiten kunnen slechts (een nieuwe) betekenis krijgen wanneer er 

nieuwe (verborgen) kennis naar voren komt en al aanwezige kennis, opvattingen, et 

cetera weerlegt worden. Bovenstaande geldt ook wanneer men tijdens de 

interviews stelt dat het dieper bekijken van vraagstukken tot nieuwe inzichten en 

nieuwe kennis leidt. Kolb’s conceptualiseren ziet men terugkomen wanneer binnen 

de interviews genoemd wordt dat de informatie die is uitgewisseld tijdens het 

Socratisch gesprek, geleidt heeft een herformulering van het vraagstuk. Onder 

andere Schein (1994) spreekt over dit verwerken in relatie met de dialoog. 

Conceptualiseren draait om het omzetten van observaties in (nieuwe) theorieën. 

Met het herformuleren van het vraagstuk worden, naar mijn mening, de oude 

observaties op een nieuwe manier geformuleerd, waardoor een oude theorie 

aangepast of juist verscherpt wordt. Conceptualiseren raakt ook aan het 

herformuleren van de mindset van de deelnemers aan het Socratisch gesprek. Dit 

herformuleren heeft, mijn inziens, ook een verbinding met de definitie die Knezic et 

al. geven en de elenchus van Skordoulis & Dawson. Ook het destilleren van 



 84 

hittepunten heeft een relatie met het tot stand brengen van nieuwe inzichten en de 

elenchus en maieutiek. Daarnaast ziet men het ervaren, reflecteren en het 

conceptualiseren terugkomen in het destilleren van hittepunten binnen het 

Socratisch gesprek. Experimenteren staat in relatie met het gezamenlijke aspect 

binnen het Socratisch gesprek waardoor men niet vast komt te zitten in eigen 

ideeën of inzichten. Zoals naar voren is gekomen kan hierdoor een goed besluit tot 

stand komen. Met andere woorden, de vastgestelde theorieën hebben geholpen bij 

het nemen van beslissingen en het oplossen van problemen. In het werk van Kolb 

gaat het echter om het daadwerkelijk (actief) omzetten van concepten in concrete 

acties. Daarbij moet, naar mijn mening, wel worden opgemerkt dat ervaring waarde 

verkrijgt naarmate over die ervaring wordt nagedacht. De inzichten die hieruit 

voortvloeien worden bruikbaar door het (actief) experimenteren. Hoe het ook kan, 

het omzetten van oude kennis in een nieuwe inzicht en de ‘eigen bagage’ hebben 

daarentegen een verbinding met wat Skordoulis & Dawson weerlegging noemen en 

betrekking op de nieuwe inzichten die Knezic et al. aanstippen in hun definitie. Het 

reflecteren en conceptualiseren komt overigens nogmaals terug wanneer men 

spreekt over constante bevraging van ervaringen en ideeën en een nieuwe manier 

van betekenis geven. 

 

Hoewel er een verdeling bestaat omtrent de positieve dan wel negatieve aspecten, 

met betrekking tot overeenkomsten tussen leerprocessen en het Socratisch gesprek, 

is in dit stuk naar voren gekomen dat leren betekenisgeving is. Daarnaast is kunnen 

lezen dat leren in dat aspect het proces is waarbij verschijnselen en het eigen 

denken betekenis krijgen. Ook is in dit stuk gesproken over de resultaten van leren. 

Deze resultaten zijn een verandering in houding, kennis en vaardigheden. Naar mijn 

mening worden deze drie onderdelen in grote mate bereikt binnen het Socratisch 

gesprek. Daarnaast ben ik van mening dat het delen en ontwikkelen van kennis, in 

organisatorisch verband, tot stand komt zodat taken, functies of rollen kunnen 

worden vervult. Wellicht dat het Socratisch gesprek niet specifiek als leerproces kan 

worden opgevat, maar uit bovenstaande blijkt dat collectief leren wél plaats vindt. 

En daarom heeft het Socratisch gesprek een sterke verbinding met leerprocessen 



 85 

binnen organisaties.



 86 

5. Conclusies en aanbevelingen 

In deze thesis is de invloed van het Socratisch gesprek binnen organisaties 

bestudeerd. Meer specifiek is in de voorgaande hoofdstukken de bijdrage van het 

Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties onderzocht. In de 

voorgaande hoofdstukken is door middel van de sub vragen de hoofdvraag, hoe (en 

in hoeverre) levert het Socratisch gesprek een bijdrage aan de realisatie van 

leerprocessen binnen organisaties?, onderzocht. In dit hoofdstuk zal antwoord 

worden gegeven op deze hoofdvraag en daarmee een conclusie worden getrokken. 

Het onderzoek dat in deze masterthesis is uiteengezet bestaat uit 

literatuuronderzoek en een kleinschalig kwalitatief onderzoek. Het kwalitatieve 

aspect van het onderzoek bestaat uit zeven interviews die binnen vier verschillende 

organisaties hebben plaats gevonden. Hier is voor gekozen omdat alleen 

literatuuronderzoek niet voldoende is om de hoofdvraag en bijbehorende sub 

vragen te beantwoorden. 

 

In deze thesis is naar voren gekomen dat het Socratische gesprek een zodanige 

ontwikkeling heeft doorgemaakt dat allerlei onderwerpen op een filosofische 

manier kunnen worden behandeld. Op deze manier is het Socratisch gesprek 

interessant geworden voor organisaties, omdat het zo een aanpak biedt om een 

vraagstuk binnen een veilige omgeving te bediscussiëren. Dat het Socratische 

gesprek in principe een gesprek is dat binnen groepsverband plaats vind is daarbij 

ook erg aantrekkelijk. Hierdoor komt de veelheid van kennis waarover een individu 

beschikt op een positieve manier naar voren. Juist dit aspect is zeer interessant 

omdat op deze wijze allerlei vraagstukken binnen de organisatie onderzocht en 

besproken kunnen worden, en wel op een zodanige manier dat er diepgang ontstaat. 

Zoals besproken in paragraaf 2.3.1 en 2.5 stellen ook Senge (2006) en Nonaka & 

Takeuchi (1995) dat kennis delen met de groep van groot belang is. Er ontstaat, niet 

in de vorm van een discussie, maar door middel van de dialoog een verdieping van 

inzicht in het vraagstuk. Hierin zien we het ‘ontleren’ van Davey (2005) terug. Zoals 

geconcludeerd in paragraaf 2.5 wordt het ‘ontleren’ dan ook een proces waarin 

individuele informatie wordt omgezet in betekenisvolle kennis voor allen. Dit toont 



 87 

sterke gelijkenis vertoont met het registreren en interpreteren van informatie zoals 

Kolb (1984) dat begrijpt, maar ook hoe Knezic et al. over het Socratisch gesprek 

begrijpen. Namelijk als een goede methodische vorm om het onuitgesprokene en het 

verborgene expliciet te maken en ervaringen en kennis met elkaar te delen. Men 

trekt systematisch de eigen overtuigingen in twijfel waardoor men beter in staat is 

om bewust te worden van vooronderstellingen en principes die ten grondslag liggen 

aan de (oude) overtuigingen. Binnen deze thesis is naar voren gekomen dat dit zo 

goed kan omdat er binnen het Socratisch gesprek op een (totaal) andere manier 

wordt gekeken naar organisatorische vraagstukken dan binnen vergaderingen, 

overleggen en andere gespreksvormen. De oplossing is niet zozeer belangrijk 

binnen het Socratisch gesprek, maar verdieping en inzicht wel, en hoe men (teams, 

management, organisaties) die verkrijgen. De filosoof, oftewel de gespreksleider, 

begeleidt en faciliteert in het Socratisch gesprek een proces binnen de organisatie. 

Gebleken is dat het Socratisch gesprek het voor groepen mogelijk maakt om samen 

te denken. Samen denken over maatschappelijke en technologische vraagstukken 

bijvoorbeeld, en niet over ‘hoe maken we zoveel mogelijk winst?’. Daarnaast is 

gebleken dat het Socratische gesprek een vitale en, naar mijn mening, onmisbare rol 

vervuld om om te gaan met de complexiteit, onzekerheid, en onstuimigheid binnen 

organisaties. Het Socratische gesprek is een aanzet tot onderzoek op individueel en 

organisatorisch niveau van allerlei vraagstukken, en dat is de kwaliteit van het 

Socratische gesprek. Hierbij denk je na over jezelf, de verhouding van jezelf 

tegenover anderen (met hun denkwijzen en meningen) en de verhouding van jezelf 

tot die vraagstukken, die een rol spelen binnen die complexiteit, onzekerheid en 

onstuimigheid, binnen de organisatie. 

Deze bevindingen zijn het resultaat van bestudering van relevante literatuur en een 

kwalitatief onderzoek door middel van interviews. De resultaten van het 

literatuuronderzoek en het kwalitatieve onderzoek zijn in voorgaande hoofdstukken 

weergegeven en gekoppeld. Het Socratisch gesprek kan niet één op één worden 

beschouwd als een leerproces binnen organisaties. Echter, zet het Socratisch 

gesprek wel veel elementen in gang die in relatie staan met leerprocessen. Het 



 88 

collectief denken is daarbij essentieel om vraagstukken uit de praktijk op te pakken 

en antwoorden te vinden op nieuwe uitdagingen. Bovendien blijkt de gelijkenis met 

een leerproces uit het feit dat binnen het Socratisch gesprek het afzonderlijke talent 

van professionals – door het productief maken van individuele kennis binnen de 

groep – ten goede van de organisatie gebruikt wordt. In onder andere hoofdstuk 

vier is dit weergegeven.  

De ideeën van Nelson zijn op een dusdanige manier ontwikkelt, dat het principe van 

het gezamenlijke onderzoek naar conceptuele problemen verder is 

gesystematiseerd. Het is dan ook niet zozeer om Nelsons initiële doel, namelijk het 

onderrichten en wijzer maken van de deelnemers aan het Socratisch gesprek te 

doen, maar eerder om het praktische nut van het Socratisch gesprek; om te spreken 

over fundamentele vraagstukken waardoor meer inzicht ontstaat in die 

vraagstukken. Zoals naar voren is gekomen wordt binnen het Socratisch gesprek 

afzonderlijk talent op zo’n manier gebruikt dat men daar binnen de organisatorische 

context van kan profiteren. Het productief maken van persoonlijke kennis op een 

gezamenlijke manier houdt in dat er met anderen kennis wordt ontwikkeld. Het 

collectief leren, zoals met behulp van Weggeman (2000) uiteen is gezet, komt dan 

ook naar voren binnen het Socratisch gesprek. Collectief leren vindt immers plaats 

wanneer men samen, binnen hetzelfde domein kennis ontwikkelen en delen. In 

relatie tot dit collectief leren spreken Bohm (2004) en Isaacs (1999) beiden ook 

over leren als een collectief fenomeen waarin ideeën en betekenissen worden 

uitgewisseld. Schein (1994) bestempelde dialoog, die centraal staat binnen het 

Socratisch gesprek, als een leerproces waarin het mogelijk wordt dat (nieuwe) 

gedeelde normen en waarden, gezamenlijke kennis en interactiepatronen 

ontplooien. Het herformuleren van de al aanwezige kennis en ervaringen is volgens 

hem het eigenlijke leerproces. Betekenis, kennis en waarden kunnen zo 

interpersoonlijk worden ontwikkeld. Men ziet dat binnen het Socratisch gesprek 

denken worden gedeeld, getest en wordt vernieuwd, oftewel geherformuleerd. 

Deelnemers aan het Socratisch gesprek worden zo aangespoord om gezamenlijk te 

leren. Dit vindt plaats door actief naar anderen te luisteren, de ideeën van anderen 



 89 

te interpreteren en het reflecteren op meningen en perspectieven van anderen door 

middel van het eigen denken en dat van anderen – zo wordt individueel en collectief 

leren tot op zekere hoogte samengebracht. Zo wordt het mogelijk dat (nieuwe) 

gedeelde normen en waarden, gezamenlijke kennis en interactiepatronen 

ontplooien. Uit literatuuronderzoek en de interviews blijkt dat veel van deze 

aspecten wel zichtbaar zijn binnen het Socratisch gesprek. Echter, komen uit de 

interviews geen eenduidige antwoorden op bijvoorbeeld de manier waarop geleerd 

is tijdens het Socratisch gesprek, of vragen worden negatief beantwoord. Daarom 

kan niet volmondig worden gesteld dat het Socratisch gesprek één op één 

overeenkomt met een leerproces en kan vanuit de interviews niet duidelijk worden 

opgemaakt hoe er geleerd wordt. 

 

Een andere kanttekening daarbij is, mijn inziens, wel dat het Socratisch gesprek op 

regelmatige basis moeten worden gevoerd. Want het regelmatig nadenken vanuit en 

vanwege verschillende perspectieven stelt je in staat om het vraagstuk te begrijpen, 

vast te leggen en kennis te delen. Daarnaast moet een organisatie ook bereid zijn te 

anticiperen op de nadelen die zouden kunnen optreden tijdens het Socratische 

gesprek. Zo kan commentaar dat onder de gordel is en bovendien op de man wordt 

gespeeld voorkomen binnen het Socratisch gesprek. Maar ook commentaar dat niet 

op de inhoudt gericht is en de mogelijkheid van het ontstaan van machtsverschillen 

(ongelijkheid) binnen (en buiten) het Socratisch gesprek. Desalniettemin is in deze 

thesis naar voren gekomen dat het Socratisch gesprek organisaties in staat stelt om 

als reflectieve en bewuste entiteiten te functioneren. Zo zijn zij niet afhankelijk van 

een of andere managementhype. Door het op regelmatige basis houden van 

Socratische gesprekken zal namelijk datgene wat men (gezamenlijk) heeft geleerd 

over het vraagstuk gebruikt kunnen worden in de praktijk. De waarde van het 

Socratisch gesprek komt veelal uit het proces van het gesprek zelf. Het Socratische 

gesprek blijkt, uit zowel de theorie alsook de interviews, dan ook een waardevolle 

ervaring te zijn en is naar mijn mening een duidelijk en goed voorbeeld van de 

voordelen die verdieping in de organisatorische context kan brengen. Zeker 

wanneer er een manier wordt gevonden om het Socratisch gesprek naar behoren en 



 90 

passend in te bedden binnen de organisatie. 

Desalniettemin heeft dit onderzoek zich gericht op de belangrijke vraag hoe het 

Socratisch gesprek een bijdrage levert aan leerprocessen binnen organisaties. Door 

dit te doen heeft dit onderzoek bijgedragen aan een verbeterd begrip van de invloed 

die het Socratisch gesprek heeft en tot op zekere hoogte een antwoord geformuleerd 

hoe het Socratisch gesprek een bijdrage levert aan leerprocessen binnen 

organisaties. Deze thesis heeft echter slechts de oppervlakte van het onderzoek naar 

de bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen behandeld. En hoewel er 

in dit stuk niet een eenduidig antwoord kan worden gegeven of het Socratisch 

gesprek bijdraagt aan leerprocessen binnen organisaties, heeft het wel interessante 

resultaten getoond. Vooral binnen het onderdeel van de interviews en specifiek de 

vragen die daarin gesteld zijn zou kunnen worden voortgebouwd in vervolgstukken 

met de hoofdvraag uit deze thesis als onderwerp. 

 

Naar mijn mening is dan ook aanvullend onderzoek, bij voorkeur groter opgezet, 

nodig om meer diepgaande kennis te verwerven, gericht op het effect van het 

Socratisch gesprek binnen organisaties en de bijdrage van het Socratisch gesprek 

aan leerprocessen binnen organisaties in het bijzonder. Zoals eerder aangegeven is 

omtrent beide aspecten weinig tot geen literatuur verschenen, en is in dit stuk 

geprobeerd om meer inzicht in te verkrijgen in het effect van het Socratisch gesprek 

en de bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. 

Het laten uitvoeren, en het onderzoeken van de uitkomsten, van een zogenaamd 

impact measurement omtrent de effectiviteit van Socratische gesprekken en de 

bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen, is naar mijn mening dan ook 

een belangrijke stap als vervolg van deze scriptie. Via een soortgelijke methode als 

die van de meettechniek van het Social Return On Investment3 zou het effect en 

(maatschappelijke) rendement van Socratische gesprekken binnen organisaties, op 

economisch en sociaal aspect, en de bijdrage aan leerprocessen zichtbaar kunnen 

worden gemaakt. Hier liggen kansen voor bij voorkeur een toekomstig student 

                                                        
3 Zie www.sroi.nl voor verdere uitleg 

http://www.sroi.nl/


 91 

Philosophy of Management & Organizations, een student Bedrijfskunde of andere 

gerelateerde studierichting of een ieder die baat heeft bij de uitkomsten van een 

dergelijk onderzoek. Deze kan zich onder meer richten op de onderwerpen die in dit 

stuk naar voren zijn gekomen zoals, het onderzoek naar de bijdrage van het 

Socratisch gesprek aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties, het 

belang van het Socratisch gesprek binnen organisaties, hoe het Socratisch gesprek in 

de praktijk wordt ingezet en de verhouding tussen het Socratisch gesprek en 

leerprocessen in de praktijk. 

 

Zo kan de verhouding tussen het Socratisch gesprek en de organisatie worden 

gemeten. Een andere onderzoeksrichting zou die naar de organisatorische 

effectiviteit als kenmerken, processen en input kunnen zijn. Hier wordt de focus 

gelegd op de aanwezigheid van organisatorische oefeningen en formele 

documenten. En als laatste kan een vervolgonderzoek zich richten op de 

organisatorische effectiviteit als een uitkomst, het resultaat van (leer)processen. 

Wat voor vervolgonderzoek ook plaats vind omtrent de aspecten die binnen deze 

thesis zijn behandeld, het blijft een onderwerp waar meer aandacht aan besteed zou 

moeten worden. Des te meer omdat het Socratisch gesprek, naar mijn mening, een 

belangrijke rol kan vervullen binnen organisaties die vraagstukken van betekenis 

willen behandelen.



 92 

6. Literatuurlijst 

Arendt, H., Vita Activa, Uitgeverij Boom, Amsterdam, 2000 

 

Argyris, C., Schön, D., Organizational learning: A theory of action perspective, 

Addison Wesley Publishing Company, Verenigde Staten, 1978 

 

Bakker, B., Poel, van der, K., De Socratische dialoog als hulpmiddel bij 

organisatieverandering, Management & Consulting Management, 2004. 

Geraadpleegd op 20 augustus 2013 via http://www.bakker-

advies.nl/bakkervanderpoel01.pdf 

 

Bateson, G., Steps to an Ecology of Mind, The University of Chicago Press, Verenigde 

Staten 2000 

 

Birkinshaw, J., Mol, M., How Management Innovation Happens, MIT Sloan 

Management Review, 47(4), pp. 81-88, MIT Sloan School of Management, Verenigde 

Staten, 2006 

 

Birnbacher, D., The Socratic method in teaching medical ethics: Potentials and 

limitations, Medical Health Care and Philosophy volume 2, p. 219–24, Uitgeverij 

Kluwer, Deventer, 1999 

 

Boele, D., Which results can we promise?, Inquiry: Critical Thinking across the 

Disciplines, Vol. 17 No. 3, pp. 48-70, Philosophy Documentation Center, Verenigde 

Staten, 1998 

 

Boers, E., Kessels, J., Professionaliseren door gezamenlijke reflectie, intervisie en het 

Socratisch gesprek vergeleken. Uit: Het Socratisch Gesprek, red. Jos Delnoij en 

Wieger van Dalen, uitgeverij Damon, Budel, 2003 

 

http://www.bakker-advies.nl/bakkervanderpoel01.pdf
http://www.bakker-advies.nl/bakkervanderpoel01.pdf


 93 

Bohm, D., Nichol, L., On Dialogue, Taylor & Francis Ltd., Verenigd Koninkrijk, 2004 

 

Bolhuis, S., Simons, P., Naar een breder begrip van leren. In Kessels & Poell, 

Handboek Human Resource Development: Organiseren van het leren, Bohn Stafleu 

Van Loghum, Houten, p. 61-84), 2011 

Bolten, H., De ontdekking van een goede gesprekshouding; het Socratische gesprek 

als morele ervaring, in: Kessels, Smit, Opleiders in organisatie, Kluwer 

Bedrijfswetenschappen, Deventer, 1998 

 

Bouckaert, L., Spiritualiteit, Bedrijfsethiek en Ondernemerschap, Monografie, nr. 4, 

vkwmetena, Wilrijk, België, 2005 

Coenders, M., Kenniscreatie in communities of practice: Vliegwiel voor lerende 

organisaties?, Onderwijs en gezondheidszorg, volume 29, p. 141–145, 2005, BPM 

Media, Leidschendam, 2005 

 

Collins, J., Porras, J., Built to Last: Successful Habits of Visionary Companies., 

HarperBusiness, Verenigde Staten, 2002 

 

Davey, S.L., Creative, Critical and Caring Engagements: Philosophy through Inquiry. 

In: Creative Engagements: Thinking with Children, volume 31, p. 25 – 31, Inter-

Discipllinary Press, Verenigd Koninkrijk, 2005 

 

Delnoij, J., Dalen, van, W., Het socratisch gesprek, uitgeverij Damon, Budel, 2003 

 

Dixon, N., The Organizational Learning Cycle: how we can learn collectively, 

McGraw-Hill, London, 1994 

 

Drucker, P.F., Management challenges for the 21st Century, Harper Business 

Publishers, New York, 1999 

 



 94 

Eraut, M., J. Aldertone, G. Cole, Senker, P., Development and skills in employment, 

Research report no 5., University of Sussex Institute of education, Brighton, 1998 

 

Habermas, J., Technik und Wissenschaft als ‘Ideologie’, Suhrkamp Verlag Gmbh, 

Duitsland, 1968/2012 

 

Halsema, A., Willemsen, M., Filosofische vaardigheden. Tekstanalyse, argumentatie, 

schrijven en spreken in het openbaar, Faculteit Wijsbegeerte, Vrije Universiteit, 

Amsterdam, 2012 

 

 



 95 

Harteloh, P., De Filosofische Praktijk als een nieuw paradigma in de filosofie, 

Filosofie & Praktijk, jaargang 32, n. 1, Uitgeverij Damon, Budel, 2011 

 

Hedberg, B., Wolff, R., Organizing, learning, and strategizing: from construction to 

discovery. In M. Dierkes, A. Berthoin Antal, J. Child en I. Nonaka, Handbook of 

organizational learning and knowledge, p. 535-556, Oxford University Press, 

Verenigde Staten, 2001 

Hooft, van, S., Socratic Dialogue as Collegial Reasoning, Ethics and Justice: An 

interdisciplinary public affairs journal, vol. 0, no. 0, pp. 21-29, The Ethics and Justice 

Society, Brisbane, Australia, 1999 

 

Hooft, van, S., Overcoming principles: Dialogue in Business Ethics, Teaching Ethics 

volume 5, p. 89 – 106, Kluwer Academic Publishers, Deventer, 2001 

 

Illeris, K., Towards a contemporary and comprehensive theory of learning, 

International Journal of Lifelong Education, volume 22 no. 4, Routledge, Verenigd 

Koninkrijk, 2003 

 

Isaacs, W., Dialogue and the Art of Thinking Together, Bantam Doubleday Dell 

Publishing Group Inc., Verenigde Staten, 1999 

 

Jeurissen, R., Musschenga, B., Integriteit in bedrijf, organisatie en openbaar bestuur, 

Uitgeverij Van Gorcum, Assen, 2002 

 

Karlsson, O., Critical Dialogue: Its Value, Evaluation and Meaning, Evaluation, 

Volume 7 No. 2, pagina 211 – 227, SAGE Publications Ltd. Thousand Oaks, Verenigde 

Staten, 2001 

 

Kessels, J., Boers, E., Mostert, P., Vrije ruimte, filosoferen in organisaties, Uitgeverij 

Boom, Amsterdam, 2002 

 



 96 

Kessels, J., Socrates op de markt, Uitgeverij Boom, Amsterdam, 1997 

 

Kessels & Poell, Handboek Human Resource Development: Organiseren van het 

leren, Bohn Stafleu Van Loghum, Houten, 2011 

 

Keursten, P., Het einde van strategisch opleiden?, Opleiding & Ontwikkeling, volume 

10, p. 27 – 33, Reed  Business, Doutinchem,1999 

 

Knezic, D., Wubbels, T., Elbers, E., Hajer, M., The Socratic Dialogue and teacher 

education, Teaching and Teacher Education. Volume 26, issue 4, p. 745-1114, 

Elsevier Ltd., Londen/Amsterdam, 2010 

 

Kolb, D., Experiential learning: Experience as the source of learning and 

development, Prentice Hall Publishers, Verenigde Staten, 1984 

 

Koolma, R., Beheersing en verantwoording van vastgoedactiviteiten door 

woningcorporaties, B&G, maart/april, p. 25 – 28, Den Haag, 2011 

 

Larsen, H,. Oticon : Unorthodox Project-Based Management and Careers in a 

“Spaghetti Organization”, Human Resource Planning, Vol. 25, No. 4, p. 30-37, Human 

Resource Planning Society, Verenigde Staten, 2002 

 

Marsman, P., Vakdossier Filosofie, Stichting leerplanontwikkeling (SLO), Enschede, 

2010 

 

Mitchell, S., Socratic Dialogue, the Humanities and the Art of the Question, Arts and 

Humanities in Higher Education volume 5, p. 181, SAGE Publications Ltd, Thousand 

Oaks, Verenigde Staten, 2006 

 

Nelson, L., Socratic Method and Critical Philosophy: Selected Essays, vertaald door. 

T.K. Brown, Kessinger Publishing, Whitefish, Verenigde Staten, 2007 



 97 

 

Nelson, L., Socratische Methode, Uitgeverij Boom, Amsterdam, 2009 

 

Nonaka, I., Takeuchi, H., The Knowledge-Creating Company, Oxford University Press 

Inc., Verenigd Koninkrijk, 1995 

 

Philips, R., Some key questions about stakeholder theory, Ivey Business Journal, 

2004 



 98 

Pihlgren, A., Socrates in the classroom: Rationales and effects of philosophizing with 

children, Doktorsavhandlingar från pedagogiska institutionen, Department of 

Education, volume 146, Stockholm University, Zweden, 2008 

Plato, Theaetetus, vertaald door Harold North Fowler, Harvard University Press, 

Cambridge, Verenigd Koninkrijk, 1921 

 

Rossem, van, K., Horzels op een paard. Het Socratisch gesprek in het vormingswerk, 

Vorming: Vaktijdschrift voor Volwasseneneducatie en Sociaal-cultureel Werk 

volume 16, p. 159, Vlaams Centrum voor Volksontwikkeling, Brussel, 2001 

Schein, E., On dialogue, culture, and organizational learning, Organizational 

dynamics, volume 22, p. 40-51, Elsevier Ltd., Londen/Amsterdam, 1994 

Senge, P., The Fifth Discipline, Cornerstone Publishing, Verenigde Staten, 2006 

 

Simons, P., Lerend werken: tautologie of uitdaging?, Opleiding en Ontwikkeling, 

volume 11, VUGA Uitgeverij, Den Haag, 2000 

 

Skordoulis, R., Dawson, P., Reflective decisions: the use of Socratic dialogue in 

managing organizational change, Management Decision vol. 45 no. 6, p. 991-1007, 

2007 

 

Sprenger, C., Leerpraktijken: lerend werken aan organisatieverandering, Uitgeverij 

Samson, Alphen aan den Rijn, 2002 

 

Starren, H.G., De rand wordt de kern: opleiden voor de kenniseconomie. Opleiding & 

Ontwikkeling, volume 12, pp. 5-7, Reed Business Media, Amsterdam, 1999 

 

Swieringa, J., Wierdsma, A., Becoming a Learning Organization: Beyond the Learning 

Curve, Addison Wesley Publishing Company, Verenigde Staten, 1992 



 99 

Tjepkema, S., Bouwen aan een lerende organisatie: Leerblokkades opsporen, 

Uitgevrij Samson, Alphen aan den Rijn, 2002 

Vansieleghem, N., Gesprek als grenservaring, Uitgeverij Acco, Leuven, /Leuven, 2010 

 

Weggeman, M., Kennismanagement: de praktijk, Uitgeverij Scriptum, Schiedam, 

2000 

 

Wijngaarden, van, P., Ontwerpen van schoonheid in leertrajecten, Develop volume 4, 

Springer Uitgeverij, Houten, 2009 

 

Andere media 

Mini-documentaire Firestarter files 001 van Vodafone omtrent nieuwe start-ups en 

initiatieven, 2012. Geraadpleegd op 21 juli 2013 via http://vimeo.com/51278950 

 

NRC, 22 december 2011. Geraadpleegd op 9 september 2013 via 

http://www.nrc.nl/nieuws/2011/12/22/onderzoek-naar-fraude-

woningcorporaties/ 

 

NRC, 17 september 2008. Geraadpleegd op 9 september 2013 via 

http://vorige.nrc.nl/article1987320.ece 

 

Oratie Boudewijn de Bruin, Rijksuniversiteit Groningen, 5 april 2013. Geraadpleegd 

op 3 september 2013 via http://www.rug.nl/news-and-

events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-

_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_ 

 

NRC, 23 maart 2009. Geraadpleegd op 11 september 2013 via 

http://vorige.nrc.nl/opinie/article2190302.ece/De_crisis_en_de_moraal  

 

NOS, 18 april 2013. Geraadpleegd op 10 september 2013 via 

http://nos.nl/artikel/497064-groeiend-gevaar-privacyschending.html 

http://vimeo.com/51278950
http://www.nrc.nl/nieuws/2011/12/22/onderzoek-naar-fraude-woningcorporaties/
http://www.nrc.nl/nieuws/2011/12/22/onderzoek-naar-fraude-woningcorporaties/
http://vorige.nrc.nl/article1987320.ece
http://www.rug.nl/news-and-events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_
http://www.rug.nl/news-and-events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_
http://www.rug.nl/news-and-events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_
http://vorige.nrc.nl/opinie/article2190302.ece/De_crisis_en_de_moraal
http://nos.nl/artikel/497064-groeiend-gevaar-privacyschending.html


 100 

 

 



 101 

7. Bijlages 

Bijlage I, lijst van geïnterviewde respondenten 

Respondent 1, hoofd Human Resource Management afdeling 

Respondent 2, directieadviseur/senior adviseur strategie en beleid 

Respondent 3, directeur onderwijsinstelling 

Respondent 4, programma managers onderwijsinstelling 

Respondent 5, project coördinator onderwijsinstelling 

Respondent 6, bureauhoofd overheidsinstantie 

Respondent 7, beleidsmedewerker/coach overheidsinstantie 

Respondent 8, medewerker communicatie overheidsinstantie 

Respondent 9,  Strategisch Beleidsmedewerker en procesadviseur 

 

 


