I_“A .“'Al“‘ AA.“A .“A'A.“'AA.“AA"“A .“1 .“'AA“‘AA.“'AA.‘

L‘ILI&‘IIL‘ILIL‘ILI\‘ILIL‘Iklk‘IIL‘ILIL‘ILIL‘IIL‘I\I&‘ILI

;-;‘il -;i;‘.-;‘i;‘_-;‘i‘;:-;‘Ik-;‘i;:-gi::-;‘i‘::-g‘i;:-;i;:-;‘il -;‘iw

£ N
L‘ILIL‘IIL‘ILIL‘ILIK‘ILI\‘ILIL‘.IL‘.LIL‘ILIL‘IIL‘IKIL‘I

I_l;‘iLlLiI_l;‘il_-;‘iLl;‘i'I_-;‘iI_I;;L-;‘;I_l;‘iL-uil_-;‘il_I;:ii

Het Socratisch gesprek en leerprocessen binnen

organisaties
;: Wt E hows iibp underi&gkmaar i:‘pgdragi ?mhet'sig?usch %spnek ;iag.du seali;:?ami ; s AR e

‘l 151 [ |

N

ol 2 A “l‘éerpi‘oéesg\en bi'nﬁen‘ol'gafnﬁatl'es e £ wE uE N

'Lk‘ ‘llsk‘lulu‘lnl\‘lklk“‘l;lk‘ll;‘ILIL‘l;l\‘ll;‘lnls‘l;
| BN

R R B
‘i IL} lu‘iknu ..l;‘ik. ..ILi. -;‘i;-;“:.-;-k-;‘:;lu‘i
1- i y _.:“- A
| ¥ 4 el e | N

S _-14,_1__ s_, AP PrAVAPRE _;_,_;M, 2VAAVNF PEAPAPNE LPAYNE - PLAPLAFNF

N .

|
|
|
B



Hein Peeters
Maart 2014

Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit Wijsbegeerte



Master thesis Philosophy of Management & Organizations
Faculteit Wijsbegeerte
Vrije Universiteit Amsterdam

Begeleiders: Drs. E. Boers en Dr. F. Schipper

Het Socratisch gesprek en leerprocessen binnen

organisaties

Een onderzoek naar de bijdrage van het Socratisch gesprek aan de realisatie van

leerprocessen binnen organisaties



Hein Peeters
Studentnummer: 2507764
h.peeters@vu.nl

Maart 2014

ii



Inhoudsopgave

INhOUASOPGAVE ..o s s ssssse s sssssssssssssssssssesssssesssssesssssesssssssssesssnssssesnes i
1 010 (0T L1 ot = 2
O o)) U 0 oY TP 2
1.2 Onderzoeksvraag en Methodes ... sseseens 6
1.3 Thesis OVEIrZICHE ... 10

A B 1 T=T0) =1 Yol 41T (=) o 12
2.1 De geschiedenis van het Socratisch gesprek....... e 12
2.2 Wat verstaan we onder het Socratisch gesprek?........ e 16
2.3 De waarde van het Socratisch gesprek voor organisaties .........ccounenereereerenenns 24
.............................................................................. 2.3.1 Het belang van het Socratisch gesprek
2.3.2 Collectiviteit en het radicaal vragen.......cenenrnenninsesesessessesenns 27

2.3.3 Research naar het Socratisch gesprek........nnnnnens 29

2.3.4 Socratische maieutiek en verhullend ondervragen .......cuneneeneeninneens 32

2.4 Wat bedoelen we met 1€erproCeSSENT? ... sessssssseens 38
2.5 Het Socratisch gesprek en 1eerproCessen.......oeneeennnsessesesssssssssesssseens 48

3 Hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk ingezet?......c.ummmmmmmmmmsmmsss 58
4 De verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk......... 67
5 Conclusies en aanbeveliNgen ... sssssssssssssssssssssssssssssssssans 80
6 LIt@TatUUTTISt ooureueessresesssnsssnsssnsssssssnsssssssssssssss s s s s s s s s s ss s et e st s s s s s s 86
78 2311 T { =3 92
7.1 Bijlage |, lijst van geinterviewde reSpondenten...........urneereneeneeneesessessessessesseenes 92

24



1. Introductie

De revival van filosofie is in Nederland in de jaren negentig ingezet. In zijn boek
Denken Achter de Dijken, de opmars van de filosofie in Nederland (2000) schrijft
Antoine Verbij dat er vaor het verschijnen van zijn boek een heuse filosofische
markt ontstaan is, waarop filosofische diensten en producten aangeboden en
afgenomen worden. Het gaat om boeken en tijdschriften, zo schrijft Verbij, om
onderwijs en trainingen, om consulten en gesprekken, om adviezen en rapporten en
om lezingen en cursussen. Meer in het publieke domein gaat het om evenementen,
cafés, wandelingen, en zelfs reizen en vakanties. Tegenwoordig is filosofie weer
booming business. Via kranten, radio- en tv-programma’s en de vele filosofisch
getinte evenementen wordt er voldaan aan de behoefte van de markt. In kranten
bijvoorbeeld geven filosofen hun kijk op actuele zaken en via het internet vindt men
informatie waar en wanneer filosofische cafés plaats vinden. Filosofie is populair. Zo
doen duizenden middelbare scholieren jaarlijks eindexamen filosofie (Marsman,
2010) en ook de verkoop van het filosofische maandblad Filosofie Magazine is
ongekend hoog. Daarnaast is er binnen organisaties behoefte aan een filosofische
insteek bij de organisatorische vraagstukken waar zij mee kampen. Misschien komt
dit door die revival, of misschien omdat organisaties, door de crisis, een bewustere
keuze maken ten opzichte van wat zij denken nodig te hebben bij de problemen van

nu.

1.1 Aanleiding

Eén van de manieren waarop organisaties vraagstukken kunnen behandelen is door
middel van de Socratische gespreksvorm. Een Socratisch gesprek is een filosofisch
gesprek waarin de deelnemers hun eigen kennis en ervaring inbrengen. Door
middel van een algemene zelf opgestelde uitgangsvraag wordt deze gezamenlijk
behandeld. Daarmee is de doelstelling breder dan bij intervisiemethodes (Boers &
Kessels, 2003), een gespreksvorm die vaak gebruikt wordt binnen organisaties. De

dialoog die uit het Socratisch gesprek voortvloeit wordt niet altijd afgerond met het



vinden van een door ieder gedragen antwoord op de uitgangsvraag, het gaat niet om
het vinden van een oplossing van het probleem of het adviseren van een deelnemer
aan het gesprek. Het gaat om het onderzoek van het ingebrachte vraagstuk. Ook
daarin verschilt het Socratisch gesprek van intervisiemethodes zoals de
tienstappenmethode of de incidentmethode. Een intervisiebijeenkomst mondt altijd
uit in concrete adviezen voor de probleemhouder (Boers & Kessels, 2003). Echter,
ondanks dat verschillende praktijken in Nederland zich expliciet richten op het
behandelen van organisatorische vraagstukken door middel van de Socratische
gespreksmethode, is over de invloed van deze methode weinig (tot niets)
gepubliceerd. Veelal beperkt de stof zich tot beschrijvingen van het verloop van
Socratische gesprekken, de rol van de gespreksleider, de volgorde van de
verschillende onderdelen van een Socratisch gesprek, et cetera. Zowel in de
literatuur als op de websites van deze aanbieders is naar mijn mening de invloed
van de Socratische gespreksmethode onvoldoende gedocumenteerd. Daarnaast
wordt hier beslist niet gesproken over het onderwerp van dit stuk: de bijdrage van
het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. Dat er weinig bekend
is over de invloed en de bijdrage in relatie tot /eerprocessenis dan ook een groot
gemis, mede omdat mijn vermoeden is dat de Socratische gespreksvorm het
vermogen heeft om, door middel van filosofische technieken en inzichten, de
vraagstukken waar organisaties mee kampen op een adequate manier te

behandelen.

De actualiteit van leren en leerprocessen blijkt wel uit de vele auteurs die vandaag
de dag over deze onderwerpen publiceren (zie onder andere Bolhuis & Simons,
2011, Coenders, 2005, Illeris, 2003, Senge, 2005, Simons, 2000, Van Wijngaarden,
2009). Zij hebben ervoor gezorgd dat er verdieping en verbreding plaats vindt in de
tijd dat organisaties en professionals te kampen hebben met snel veranderende
omgevingen. Het transformatieve karaktervan het Socratisch gesprek is, naar mijn
mening van groot belang, bij het omgaan met die snel veranderende omgeving en de
vraagstukken die daaruit voortkomen - wanneer het denken van het individu

verandert, verandert het denken van de groep, waardoor de uitkomst met



betrekking tot het vraagstuk verandert. Transformatie betekent omvorming. Dat is
iets anders dan waar het binnen veranderen om gaat, namelijk anders maken.
Daarbij begrijp ik transformatie in deze relatie als een fenomeen dat van binnenuit
komt en die plaats vindt in aparte stappen. Zo kun je ontdekken waar of waarin
verandert kan worden en kunnen nieuwe uitdagingen worden aangegaan. Op deze
manier wordt geprobeerd, met behulp van filosofische denkwijzen en vaardigheden,
die in het Socratisch gesprek ingebed liggen, het potentieel van mensen en
organisaties te benutten. Op deze manier kunnen management- en
organisatievraagstukken rond thema’s zoals opleiden, leren, richting, strategie,
kennisproductiviteit, inrichting en vernieuwing, met behulp van denkgesprekken
met diepgang, gezamenlijk worden behandeld. Zo wordt kennis gecreéerd die voor
die tijd nog niet bestond, maar nu aangeboord kan worden om vraagstukken te
behandelen. Dit doet men vanuit zichzelf, maar in relatie tot de betrokken
organisatie. Juist hierom is het interessant om te onderzoeken wat de invloed is van
de Socratische gespreksvorm en de bijdrage van het Socratisch gesprek aan
leerprocessen binnen organisaties. Mijn vermoeden is dat het Socratisch gesprek
een grote bijdrage kan leveren aan onder andere de ontwikkeling van organisaties

en hun visie in relatie tot sociale- en maatschappelijke vraagstukken.

Afgezien van de ‘algemene’, sociale en maatschappelijke, belangstelling voor
filosofie, zoals die is beschreven in de introductie, is er ook binnen de
organisatorische context een groeiende aandacht en interesse in filosofie. In 2000
schrijft Antoine Verbij in Denken Achter De Dijken, de opmars van de filosofie in
Nederland dat er allerlei redenen zijn om als organisatie bij filosofen te rade te gaan.
Volgens Verbij (2000) zijn die redenen in de jaren pre 2000 alleen maar dringender
geworden. De vraag van managers naar een methode om organisatorische
vraagstukken, onder andere over ‘groei’, te behandelen en deze binnen een veilige
omgeving te bediscussiéren, waar hiérarchieén en procedures tijdens het gesprek
ter zijde kunnen worden geschoven, is gegroeid. Veelal omdat organisaties steeds
complexer worden en steeds sneller (moeten) veranderen. Verbij (2000) stelt onder

andere dat managers toegerust moeten worden om beter in te spelen op de



complexiteit van organisaties en haar (economische) snelle veranderingen. Daar
hoort een open en onderzoekende houding bij, die onder andere in het Socratisch
gesprek te vinden is. Dat de deelnemers gezamenlijk een vraagstuk onderzoeken is
daarbij dan ook erg aantrekkelijk omdat elk individu een veelheid aan algemene
kennis bezit, die kan worden ingezet tijdens het Socratisch gesprek (Mitchell, 2006).
Volgens Verbij (2000) is de Socratische methode één van de belangrijkste
breekijzers geweest waarmee filosofen in het bedrijfsleven en in de wereld van

managementtrainingen respect en erkenning hebben verworven.

Daarnaast spreekt hij erover, dat onder maatschappelijke druk veel ondernemers de
noodzaak van een ethische onderneming zijn gaan inzien. Het beeld wat de
samenleving van organisaties heeft is ingrijpend veranderd. Fraude binnen
woningcorporaties (Koolma, 2011, NRC, 22 december 2011), het schijnbaar
ontbreken van een moraal van financiéle instellingen (NRC, 17 september 2008,
Oratie Boudewijn de Bruin, 2013, NRC, 23 maart 2009), zelfverrijking, privacy
schending (NOS, 18 april 2013), et cetera zijn de afgelopen jaren veel verslagen door
kranten en journaals en de publieke belangstelling is op zijn zachtst gezegd groot.
Volgens Jeurissen en Musschenga (2002) is er iets wezenlijks aan de hand met
moderne, westerse organisaties. Vragen als waarom doet dit zich nu voor?en was
dit altijd maar komt dit nu eerder aan het licht?zijn hierbij belangrijk om te stellen.
Jeurissen en Musschenga (2002) stellen dat ondernemingen, overheidsorganisaties
en non-profit instellingen de laatste jaren sterk zijn veranderd. Ook de omgeving
waarin zij zich bevinden is ingrijpend veranderd. Twee van de drie aspecten die zij
aanhalen zijn interessant en waardevol om hier te noemen. Zo is de wijze waarop
verantwoordelijkheid kan worden georganiseerd volgens Jeurissen en Musschenga
(2002) sterk veranderd. Hierdoor kunnen organisaties snel inspelen op de
marktontwikkelingen. Hierin verschillen zij van mening met Verbij (2000), alhoewel
Verbij het specifiek over het toerusten van managers heeft. Niet alleen de
organisatie van verantwoordelijkheid is veranderd, zij is ook groter geworden
volgens Jeurissen en Musschenga (2002). Bovendien zijn organisaties vaak (grote)

belangrijke sociale entiteiten, waardoor zij steeds vaker na (moeten) denken over



hun plichten en verantwoordelijkheden en daar naar behoren - maar ook willen -
handelen (Philips, 2004). Organisaties worden nu, door de samenleving,
aangesproken op hun acties. Misschien wel door deze tendensen wordt er vandaag
de dag door organisaties veel aandacht besteed aan maatschappelijke en ethische
kwesties. Duidelijk mag zijn dat er in organisaties veel veranderd en gaande is.

Binnen dit perspectief kan het Socratisch gesprek een (goede) rol vervullen.



Het Socratisch gesprek is naar mijn mening niet alleen voor micro-, meso-
vraagstukken binnen de organisatie zoals ontwikkeling, strategie,
kennisproductiviteit en vernieuwing, maar ook voor het nadenken over macro-
vraagstukken een goed hulpmiddel. Op die manier komen aan de ene kant de
grenzen van de maatschappelijke en ethische verantwoordelijkheid van de
organisatie aan bod. Aan de andere kant komen de denkwijzen en drijfveren van
individuen (en organisaties) naar voren binnen de Socratische gespreksvorm. Om
de talrijke redenen aangegeven in de voorbije paragraaf, maar in het bijzonder deze
twee globaal omschreven redenen, is het interessant om onderzoek te doen naar het

Socratisch gesprek binnen organisaties.

1.2 Onderzoeksvraag en methodes

In deze thesis wordt onderzocht wat de invloed is van het Socratisch gesprek binnen
organisaties die met deze dialogische methode werken of hebben gewerkt. Meer
specifiek richt de thesis zich op de bijdrage van het Socratisch gesprek aan
leerprocessen binnen organisaties. Hoe (en in hoeverre) levert het Socratisch
gesprek een bijdrage aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties? In de
door mij bestudeerde literatuur duiken namelijk veel verbanden op met auteurs die
bekend staan om hun theorieén wat betreft leerprocessen. Onder andere bij Nonaka
& Takeuchi (1995), Kolb (1984), Bolhuis & Simons (2011). Maar ook binnen het
werk van auteurs die zich specifiek richten op het Socratisch gesprek zoals Knezic et
al. (2010) en Skordoulis & Dawson (2007) zijn leren en leerprocessen een
terugkerend thema. De publicaties van auteurs zoals Nonaka & Takeuchi (1995) en
Kolb (1984) zijn al jaren geleden verschenen. Zij zijn echter nog steeds actueel,
zeker met het oog op meer recent verschenen werk van onder andere Bolhuis &
Simons (2011) en de al eerder genoemde auteurs zoals Senge (2005) en Illeris
(2003) die allen schrijven over leren in organisaties. Kessels en Poell (2011)
noemen in verband met het leren in organisaties de, in snel tempo ontwikkelende,
kenniseconomie. Hun Handboek human resource management ontstond meer dan
tien jaar geleden als eerste druk waarin zij verkenden hoe onze samenleving aan het

veranderen was in de richting van een kenniseconomie en de rol van medewerkers,



leren en ontwikkelingen. Zij constateerden in de versie van 2011 dat de
kenniseconomie, die minder waarde toekent aan meer traditionele aspecten zoals
kapitaal, grondstoffen en arbeid, zich de afgelopen jaren met hoge snelheid heeft
ontwikkeld.

Zo maakt:

“De waardering voor fysieke arbeid en het vermogen om te kunnen
coordineren en regelen plaats voor een groter accent op iemands vermogen
om een duurzame bijdrage te leveren aan het proces van het genereren en

toepassen van kennis” (Kessels & Poell, 2011)

Afgezien van de argumenteringen die zijn voorgedragen in de afgelopen paragraaf,
geldt ook deze constatering van Kessels & Poell als belangrijke reden wat het zo
interessant maakt om onderzoek te doen naar het Socratisch gesprek met

betrekking tot leren en leerprocessen.

Zoals in de introductie eerder is aangegeven, is er weinig literatuur te vinden die de
invloed van het Socratisch gesprek binnen organisaties behandeld. Zeker over de
bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties
ontbreekt er vakliteratuur. Echter is uit vooronderzoek en de bovenstaande

inzichten de volgende hoofdvraag naar voren gekomen:

Hoe levert het Socratisch gesprek een bijdrage aan de realisatie van

leerprocessen binnen organisaties?

Door middel van onderstaande sub vragen zal in dit stuk antwoord worden gegeven

op de hoofdvraag:

e Wat verstaan we onder een Socratisch gesprek?



e Wat zegt de literatuur over de invloed van Socratische gesprekken in en op
organisaties?

e Watzijn de voordelen van de Socratische gespreksvorm?

e Hoe wordt het Socratisch gesprek binnen organisaties gebruikt?

e Watbedoelen we met leerprocessen?

e Watis de verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen?

e Hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk ingezet?

e Watis de verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen in de

praktijk?

Het onderzoek dat in deze masterthesis wordt uiteengezet bestaat uit twee
onderdelen. Het eerste onderdeel is literatuuronderzoek, het tweede onderdeel
bestaat uit een kleinschalig kwalitatief onderzoek. Beide onderdelen binnen deze
masterthesis richten zich op de vraag of het Socratisch gesprek een bijdrage levert
aan leerprocessen binnen organisaties. Hier is voor gekozen omdat alleen
literatuuronderzoek niet voldoende is om de hoofdvraag en bijbehorende sub
vragen te beantwoorden. Zeker ook vanwege de al eerder aangegeven reden wat
betreft het niet aanwezig zijn van relevante vakliteratuur omtrent de invloed en de
bijdrage aan leerprocessen van het Socratisch gesprek in de praktijk van het
organisatiewezen. Door middel van een kleinschalig kwalitatief onderzoek onder
organisaties, waar Socratische gesprekken zijn gehouden, wordt er in deze thesis
gehoor gegeven aan de oproep van Skordoulis & Dawson (2007) tot
praktijkvoorbeelden omtrent de invloed van het Socratisch gesprek en de bijdrage

van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties.

Het kwalitatieve onderzoek bestaat uit acht telefonische interviews binnen vier
verschillende organisaties waar Socratische gesprekken hebben plaats gevonden.
Deze interviews hebben plaats gevonden binnen organisaties die geselecteerd zijn
uit het eigen netwerk. De respondenten zijn bekend bij de auteur vanuit connecties,

die binnen organisaties met het Socratisch gesprek werken. Onderwerpen die in de



interviews naar voren komen hebben te maken met de voordelen van het Socratisch
gesprek voor de organisatie, de reden om het Socratisch gesprek in te voeren binnen
de organisatie, hoe de deelnemers aan het gesprek hebben geleerd, of houdingen,
kennis en vaardigheden zijn veranderd, of deelnemers nieuwe bekwaamheden
hebben ontwikkeld om taken, functies of rollen te vervullen, het omzetten van
informatie in kennis, de herformulering van eigen ervaringen en kennis, et cetera, et
cetera. De interviews zullen semi-structuredzijn zodat er een leidraad is om de
benodigde antwoorden te verkrijgen, maar tegelijkertijd ruimte voor onverhoedse
antwoorden van de geinterviewde personen. Daarbij kan onder andere worden
doorgevraagd wanneer onduidelijke antwoorden worden gegeven. Dit vergroot de

bruikbaarheid van de antwoorden.

Naast deze interviews worden er ook informele gesprekken gevoerd met een aantal
toonaangevende personen op het gebied van de Socratische methode. Dit zijn
zogenaamde key informants, zij hebben gespecialiseerde kennis over een bepaald
onderwerp. De personen die hieronder worden genoemd werken allen dagelijks met
de Socratische methode. Hieronder is weergegeven wie dit zijn en welke link zij
hebben met de Socratische methode. Gesprekken met hen zijn geinitieerd om in een
beter beeld te krijgen over het Socratisch gesprek in het algemeen en hadden
persoonlijke voorbereiding op het schrijven van dit stuk tot doel en daarom niet
opgenomen in deze thesis. Vragen als: hoe gebruikt u het Socratisch gesprek?, wat is
volgens u het doel van Socratische gesprekken?, wat gebeurd er tijdens een
Socratisch gesprek?, et cetera, zijn ter sprake gekomen. Deze gesprekken hebben
een breder begrip van het Socratisch gesprek tot stand gebracht bij de auteur. De

key informants zijn:

e Jos Kessels, één van de oprichters van het toonaangevende bureau Het
Nieuwe Trivium en nu eigenaar van Eidoskoop dat gespecialiseerd is in idee-
ontwikkeling. Kessels leidt al minstens 25 jaar gesprekken en trainingen
(veelal gericht op de Socratische methode) en is auteur van onder andere het

boek Socrates op de markt.

10



e Joop Kools, docent Leergang Verbindend Werken bij de Hogeschool van
Utrecht en gespreksleider en organisator van het Socratische Café in Utrecht.
Kools heeft daarnaast het bureau Ont-moeting waar hij dialogen begeleidt en

leer- en ontwikkeltrajecten ontwikkelt.

e Huib Schwab, is eigenaar van Schwab Filosofia waarin hij door middel van
het Socratische gesprek transformatie processen binnen organisaties
begeleidt. Daarnaast heeft Schwab gewerkt als innovatief filosoof voor het
Nederlandse onderwijssysteem waarbij de ontwikkeling van een methode
filosofie centraal stond en is hij oprichter van de Vereniging van docenten

Filosofie in het Voortgezet Onderwijs (VFVO).

e Hans Bolten, is zelfstandig trainer en eigenaar van Boltentraining en verzorgt
trainingen en opleiden op het gebied van Socratische vaardigheden, moreel
beraad, kunst van het vragenstellen en gespreksleiding. Daarnaast is hij
lecturer bij Universiteit Nyenrode en lecturer Socratische Gesprekstechniek

aan het Sport Management Institute.

Door literatuuronderzoek en kwalitatief onderzoek, dat aan de hand van interviews
wordt uitgevoerd, wordt er binnen deze masterthesis verwacht een bruikbaar
antwoord te kunnen geven op de hoofdvraag hoe levert het Socratisch gesprek een
bijdrage aan leerprocessen binnen organisaties? Daarbij is de verwachting dat de
uitkomsten uit het theoretisch kader en de interviews binnen organisaties stof
geven om een gegronde conclusie te kunnen trekken aan het einde van deze thesis

en daarnaast een aantal bruikbare aanbevelingen te kunnen doen.
1.3 Thesis overzicht

Eerst wordt in deze thesis gestart met de geschiedenis van het Socratisch gesprek en

wordt er een kort overzicht gegeven over de (gegroeide) belangstelling van de

11



filosofie in Nederland en daarmee het Socratisch gesprek binnen organisaties.
Daarna zal er een koppeling gemaakt worden tussen de geschiedenis en onderzocht
worden wat er verstaan wordt onder een Socratisch gesprek. Zo zullen verscheidene
definities van het Socratisch gesprek worden weergegeven. Hierdoor wordt
duidelijk welke verschillen er bestaan in de definities van het Socratisch gesprek die
door verscheidene auteurs wordt gegeven. Wanneer een eenduidige definitie is
gevonden zal in dit stuk worden gekeken wat de literatuur ons kan vertellen over
het voordeel en de invloed van Socratische gesprekken binnen organisaties. Want
hoe worden Socratische gesprekken momenteel toegepast en welk doel hebben zij?
Vervolgens wordt de verbinding gemaakt met de onderzoeksvraag van deze thesis.
Er zal bestudeerd worden wat er verstaan wordt onder het begrip /eerprocessen. Z.o
kan naderhand antwoord worden gegeven op de onderzoeksvraag hoe het
Socratisch gesprek een bijdrage levert aan leerprocessen binnen organisaties. Dit
betekent dat er door middel van empirisch onderzoek zal worden bestudeert op
welke manier het Socratisch gesprek in de praktijk wordt ingezet en of zij een
bijdrage levert aan leerprocessen binnen organisaties. Uiteindelijk zullen de
uitkomsten uit het empirisch onderzoek vergeleken worden met de uitkomsten uit
paragraaf 2.4, waarin centraal staat wat leerprocessen zijn. Zo zal worden
achterhaald of wat zich in de praktijk voordoet overeenkomt met de bestudeerde
literatuur. Ook kan zo vastgesteld worden of Socratische gesprekken in de praktijk
bijdragen tot leerprocessen binnen organisaties. De belangrijkste bevindingen en
resultaten ten slotte, zullen worden weergegeven om antwoord te kunnen geven op
de sub vragen en hoofdvraag waarna nog enkele aanbevelingen naar voren zullen

worden gebracht.

12



2. Theoretisch kader

In dit hoofdstuk zal de geschiedenis van het Socratisch gesprek centraal staan en zal
daarnaast een kort overzicht worden gegeven van het Socratisch gesprek. Dit is
belangrijk omdat op deze wijze de ontwikkeling van deze gespreksvorm duidelijk in
beeld kan komen. Wat het Socratische gesprek inhoudt is, in de geschiedenis die het
Socratische gesprek heeft doorlopen, steeds weer veranderd. We beginnen bij
Socrates en Leonard Nelson. Deze chronologische weergave van de geschiedenis van
het Socratische gesprek zal eindigen bij de hedendaagse situatie. Hier zal de
koppeling worden gemaakt met het volgende hoofdstuk waarin zal worden
onderzocht wat onder het Socratisch gesprek verstaan zal worden en wat deze

inhoudt.

2.1. De geschiedenis van het Socratisch gesprek

Ten tijde van de 4¢ en 5¢ eeuw voor Christus in de Griekse geschiedenis maakt de
Griekse geest zich los van de traditionele godsdienst. Het is hier dat we de eerste
pogingen zien, om door zelfstandig denken, de wereld te verklaren vanuit
natuurlijke oorzaken. Dit is een beslissende maatstaf om te kunnen spreken van
échte filosofie. Zo zie je dat een aantal denkers zich gelijktijdig losmaken van
theologische ideeén en op zoek gaat naar een oerstof- zij willen een verklaring
zoeken voor de natuurlijke wereld. In de tweede belangrijke periode van het
Griekenland uit die tijd maken zogenaamde Sofisten de weg vrij voor Socrates, Plato
en Aristoteles. De Sofisten wijzen op tegenspraken die heersen in de tot dan toe
beoefende ‘filosofie’ en maken duidelijk dat die niet voldoet. In deze bloeiperiode
van de filosofie is Athene het (filosofische) middelpunt. Veel filosofen hadden op dit
moment twijfels ten aanzien van de betrouwbaarheid van zintuiglijke
waarnemingen. Hierdoor ontstond twijfel aan de mogelijkheid van de mens tot
kennisvergaring in het algemeen. Als kennis tot je komt via de zingtuigen, hoe kun je
dan op die kennis vertrouwen wanneer de zintuigen tegelijkertijd in twijfel worden
getrokken? Is het dan nog mogelijk om betrouwbare kennis te vergaren? De Sofisten
zijn belangrijk geweest in de geschiedenis van de filosofie omdat zij zich niet langer

op de natuur richtten, maar op de mens. Daarnaast hebben zij het denken zelf tot

13



onderwerp van het denken gemaakt waarbij de voorwaarden, mogelijkheden en
grenzen van het denken kritisch onderzocht worden.

Socrates’ methode heeft veel weg van die van de Sofisten. Hij staat bekend om het
steeds verder bevragen van iemand om diegene in het nauw te drijven. Hier komt
uiteindelijk de term Socratische methode vandaan. Daarnaast deelt hij de interesse
van Sofisten voor de mens en niet zozeer voor de natuur. Voor Socrates is deugd
hetzelfde als inzicht. Want het is onmogelijk het goede te doen, zonder het goede te
kennen. Ook is het onmogelijk het goede niet te doen, wanneer men dit wel kent. Het
doel van Socrates’ leer is dan ook de ander te onderrichten over de ware deugd, om
datgene wat het goede is om te doen, zichtbaar te maken. Dat is het nieuwe van zijn
leer; hij wil mensen oproepen tot zelfonderzoek en inkeer. Dit is dan ook de
eigenlijke basis van het Socratische gesprek. Het Socratisch gesprek is, hoe kan het
ook anders, vernoemd naar de Griekse filosoof Socrates. Hij zou door middel van het
bevragen van iemand - het gesprek, de dialoog - deze persoon tot nieuwe inzichten
laten komen. In de Theaetetus komt Socrates te spreken over het ‘beroep’ dat hij
uitoefent; die van verloskundige, of vroedvrouw. Echter benoemt hij twee

verschillen, namelijk:

“My art of midwitery is in most respects like theirs; but differs, in that [
attend men and not women; and look after their souls when they are in
labour, and not after their bodies. But the greatest thing about my art is this,
that it can test in every way whether the mind of the young man is bringing
forth a mere image, an imposture, or a real and genuine offspring’ Socrates in

Plato’s Theaetetus, 150b - 150c (Plato, 1921)

Hier zegt hij in feite dat ieder mens de waarheid in zichzelf draagt. Deze dient
ontborgen te worden - die dient ver/ostte worden. Dat is de maieutiekin het werk
van Socrates. In het Socratisch gesprek zie je dezelfde maieutische manier naar
voren komen. Door het bevragen van elkaars (voor)oordelen, formuleringen en
gedachtegangen wordt gezamenlijk naar ‘de waarheid’ gezocht. Zo komt men,

weliswaar met elkaar, zelfstandig tot (nieuwe) inzichten. Socrates zocht op deze

14



wijze naar een methode om te komen tot de juiste maat en naar een juiste ordening
van het leven in de polis (stad). De polis moest opnieuw een bestemming en een
moraal-filosofische balans krijgen, zodat de polis niet ten onder zou gaan aan

relativisme, individualisme en normloosheid.

Voor dit stuk is het van belang om de periode rond 1920 te noemen met betrekking
tot wat men nu kent als het Socratische gesprek. In deze periode is het Socratisch
gesprek ontwikkeld door Leonard Nelson. Nelson is een Duitse filosoof die zijn
filosofisch inzicht vooral vanuit de denkwijzen van Kant en Socrates putte. Socrates
vanwege zijn filosoferen door middel van het gesprek waarin vragen stellen, en
(gezamenlijk) ervaringen onderzoeken van betekenis zijn. Kant was voor Nelson
belangrijk omdat hij het zelf denken centraal stelde in zijn werk. Simpel gezegd is
een Socratisch gesprek een oefening in zelf denken (Halsema & Willemsen, 2012),
waarbij het gaat om het beantwoorden van een (filosofische) vraag (Delnoij & van
Dalen, 2003). Nelson heeft de Socratische gespreksmethode ontwikkeld met de
insteek om de filosofie dieper te verankeren in het dagelijkse leven. Onder meer
door de methode praktisch toe te passen, in bijvoorbeeld de politiek en het
onderwijs. Het terugvragen naar de vooronderstellingen van de deelnemers aan het
gesprek staat centraal in Nelson’s benadering. Door gezamenlijk te onderzoeken
welke vooronderstellingen aan onze oordelen en ideeén ten grondslag liggen,
komen de deelnemers tot inzicht en kan men aan (zelf)onderzoek doen. In deze
twee aspecten zie je de denkwijzen van Kant en Socrates terug. Daarbij is het van
groot belang dat de gespreksdeelnemers door middel van hun eigen capaciteit de
betreffende vraag behandelen om zo tot ‘waarheid’ te komen. Nelson noemde zijn
methode daarom ‘kritisch’ en onderscheidde die zodanig van de filosofie dat zijn

methode er niet op uit was om anderen iets te leren (Nelson, 2009).

Om tot die ‘waarheid’ te komen is het noodzakelijk dat door middel van
gezamenlijke collectieve reflectie en introspectie, de vastgeroeste ideeén op het
gebied van de logica, ethica en esthetica aan het licht worden gebracht (Nelson,

2007). De methode van het Socratisch gesprek concentreert zich dus door middel

15



van haar beschouwende kracht op begrijpen, onderkenning en besef. Dit heeft veel
weg van wat door de Duitsers Verstehen! genoemd wordt. Verstehen refereert naar
het begrijpen van de betekenis van de actie vanuit het perspectief van de ander als
subject. Daarbij is het belangrijk om verbanden te kunnen maken en het fenomeen
daadwerkelijk te begrijpen. Zo kunnen bijvoorbeeld de intenties van mensen niet
worden waargenomen en is Verstehen een systematische manier van het begrijpen
van het handelen. Het groepmethodische aspect van het Socratische gesprek kreeg
meer vorm toen Nelson in 1922 de Politische Philosphische Akademie oprichtte.
Hierdoor werd filosofie uit de omgeving van universitair onderwijs, en dus uit haar
intellectuele ivoren toren, geplaatst. Op deze manier werd buiten de universiteiten
het kritisch denken gemotiveerd, en zo ook de verzelfstandiging van de deelnemers
van het Socratisch gesprek. Deze verplaatsing is één van de bijdrages van het

Socratisch gesprek aan het sociale nut van filosofie (Harteloh, 2011).

Nelson’s leerling Gustav Heckmann werkte de Socratische methode verder uit. Zo
stelt Heckmann heldere en procedurele regels op voor het Socratisch gesprek.
Hierdoor neemt het Socratisch gesprek een meer onafhankelijk en zelfsturend
karakter aan (Birnbacher, 1999) ten opzichte van hoe het Socratisch gesprek
daarvoor gevoerd werd. Ook verbreedt Heckmann het gebruik van onderwerpen die
ingebracht mogen worden in het gesprek (Mitchell, 2006). Andere belangrijke zaken
die Heckmann beschrijft, hebben te maken met het ‘viterlijk’ van het Socratisch
gesprek. Zo stelt hij onder andere regels op voor het gebruik van het Socratisch
gesprek. Naar zijn mening zal bijvoorbeeld de gespreksleider niet mogen deelnemen
aan het gesprek. Heckmann beschrijft ook welke vraagstukken niet behandeld
kunnen, of mogen worden. Een andere belangrijke ontwikkeling die Heckmann
doorvoerde heeft betrekking op het niet mogen inbrengen van empirische data van
buitenaf, om daarmee een standpunt kracht bij te zetten. De invloed die Heckmann
heeft gehad is vooral van belang omdat de Socratische methode een ontwikkeling

heeft doorgemaakt waarbij onderwerpen werden aangesneden die normaal

1Zie http://plato.stanford.edu/entries/weber

16



gesproken tot het rijk van filosofie, religie of taal behoren. De onderwerpen die
behandeld kunnen worden binnen het Socratisch gesprek zijn specifiek, concreet en
belangrijk. De deelnemers hebben echter geen uitgebreid reglement nodig voor het
succesvol analyseren en bediscussiéren van het zelfgekozen vraagstuk. Bij het
behandelen van vraagstukken dienen de deelnemers zich slechts in te zetten en de
regels na te leven. Heckmann veronderstelde dat deze kwalificaties en een normale
intelligentie de enige benodigdheden zijn om deel te kunnen nemen aan het

Socratisch gesprek (Mitchell, 2006).

De Socratische gespreksmethode wordt vanaf 1980 in Nederland geintroduceerd en
met name door Karel van der Leeuw, destijds vakdidacticus filosofie aan de
Universiteit van Amsterdam en Pieter Mostert, in de jaren 90 medeoprichter van
het Centrum voor Kinderfilosofie, uitgedragen. Onder invloed van de Nederlandse
denkwijze en instelling, wordt onder andere de tijdspanne van het gesprek verkort.
Daarnaast wordt de Socratische gespreksmethode nu meer een oefening gericht op
de reflectieve bekwaamheid van de deelnemers. Dit reflexieve aspect houdt in dat
men zich toelegt op het bewust worden van zichzelf en zijn eigen denken. Wellicht
dat nu hierdoor ook het onderwerp voorafgaande aan het gesprek wordt gekozen.
De populariteit binnen Nederland zorgde, buiten het academische veld om, voor
werk voor filosofen. In deze omgeving, buiten de universiteit, ziet men dat de rol van
de filosoof verandert van het typische beeld van de filosoof die wijs is en de groep
tegenover hem onderricht, naar facilitator waarbij individuele en collectieve
denkprocessen centraal staan (Harteloh, 2011). In het volgende hoofdstuk zal door
middel van relevante literatuur onderzocht worden wat er precies onder het

Socratisch gesprek verstaan wordt.
2.2. Wat verstaan we onder een Socratisch gesprek?

In dit hoofdstuk zullen meerdere definities van het Socratisch gesprek aan de orde

komen. Hierdoor wordt duidelijk welke verschillen van opvattingen er zijn.

17



Zoals reeds vermeld, is het Socratisch gesprek door Nelson ontwikkeld om te
kunnen gebruiken binnen het onderwijs en de politiek. Daarom was voor Nelson de

Socratische methode:

“De kunst om niet de filosofie maar wel het filosoferen aan te leren, de kunst
om niet te onderwijzen over filosofen, maar om van de studenten zelf

filosofen te maken” (Nelson, 2009)

De filosofische waarheid zat volgens Nelson al verscholen in de rede van de mens -
in ons denken. We hebben echter een systematische methode nodig om deze
waarheid te bereiken. Met de jaren zijn de ideeén van Nelson op een dusdanige
manier ontwikkeld, dat het principe van het gezamenlijke onderzoek verder is
gesystematiseerd. Deze verandering zie je onder andere naar voren komen door het
systematische overleg, dat wordt bewerkstelligd door middel van specifieke regels,
om zo (voor de deelnemers) fundamentele vraagstukken te behandelen. Daarnaast
is het toepassen van systematische reflectie van de ervaringsoordelen van degene
die deelnemen aan het gesprek van belang (Van Rossem, 2001). De systematische
reflectie beschouw ik als één van de karakteristieken van het Socratisch gesprek die
voor leerprocessen zeer belangrijk is. Hieruit kan worden opgemaakt dat door deze
ontwikkeling het niet meer zozeer om Nelsons initiéle doel, namelijk het

onderrichten en wijzer maken van de deelnemers aan het Socratisch gesprek gaat.

Alhoewel Ove Karlsson (2001) over het Socratische gesprek schrijft met betrekking
tot evaluatieprocessen binnen de organisatie, ziet men dat ook Karlsson het
Socratische gesprek in zijn artikel Critical Dialogue: Its Value and Meaning meer

richting deze beweging beschrijft:

“The Socratic dialogue generally focuses on one or a few important concepts,
e.g. ‘what is knowledge?’ or ‘what is justice?” [...] The aim of this critical
examination is to gain practical and theoretical knowledge about how we

ought to live and how the world is”

18



Vooral hoe Karlsson (2001) het doel van het Socratisch gesprek beschrijft,
beschouw ik als tweede karakteristiek van het Socratisch gesprek die in de
vergelijking met leerprocessen zeer belangrijk is. Dat doel is namelijk praktische en
theoretische kennis verwerven over hoe te leven en hoe de wereld is. In
tegenstelling tot Karlsson beschrijven Knezic et al. (2010) en Skordoulis & Dawson
(2007) beiden het Socratisch gesprek eerder op een manier, die wil doordringen tot
het wezen en de betekenis van verschijnselen. Zo stelt Knezic et al. dat het vooral

gaat om de condities die het Socratisch gesprek creéert om te kunnen leren:

“The Socratic Dialogue trains the dialogic skills which are an important part
of interpersonal competence. At the same time, the Socratic Dialogue also
provides the conditions for experiencing learning in dialogue with and from

each other”

Dit statement van Knezic et al. beschouw ik als derde karakteristiek van het
Socratisch gesprek dat voor leerprocessen zeer belangrijk is. Skordoulis & Dawson
(2007) beschrijven opmerkelijk genoeg gelijktijdig dat het Socratisch gesprek op

verschillende manieren tot het nastreven van wijsheid leidt:

“Socratic dialogue has the function of leading, through inquiry into various
propositions and hypotheses (refutation of what one thought one knew), the
uncovering of hidden knowledge, and the attainment of understanding and
knowledge (scientific, professional and practical), to the pursuit of wisdom
[...] All the characters/participants in a dialogue, with their culture, their

experiences and their thoughts, have importance.”

Dit vertoont weer meer gelijkenis met de insteek van Nelson en Karlsson. Skordoulis
& Dawson behandelen naast deze aspecten van het Socratisch gesprek, de
hernieuwde interesse in de vraag of lokale en globale organisaties active

workmanship behoren te ontwikkelen. Active workmanship wordt door hen

19



omschreven als het proces waarin passieve werknemers worden getransformeerd
in betrokken en actieve individuen die besluiten kunnen nemen. Deze individuen,
waaronder medewerkers, managers en teamleiders, zijn namelijk degene die
beslissingen kunnen nemen die, gezamenlijk, vorm geven aan de organisatie. Als
deze een passieve houding aannemen, zouden zij niet passief horen te zijn volgens
Skordoulis & Dawson. Hierbij gaat het dan ook om het tot de kern doordringen van
een vraagstuk en de betekenis daarvan in de organisatie, waarbij ik geen wezenlijk
verschil zie tussen het Socratisch gesprek binnen of buiten organisaties. Dit hangt
voor een deel samen met wat voor Nelson een belangrijk, en misschien wel het
belangrijkste, aspect was: de regressieve abstractie (Nelson, 2007). Dit betekent dat
er wordt teruggevraagd naar de vooronderstellingen van de deelnemers aan het
Socratisch gesprek, waarbij als het ware een syllogistische structuurvan het denken
ontstaat (Van Hooft, 1999). Via deze insteek beweegt men zich van het schijnbaar
zekere, naar het onzekere. Vanuit de ervaring van degenen die deelnemen aan het
gesprek beweegt men zich naar het gezamenlijke van de grondbeginselen (Van
Rossem, 2001). Dit betekent dat het onderzoek zich vanuit vooronderstellingen naar
gezamenlijke waarheden, die overeenstemmen met de realiteit beweegt. De
regressieve abstractie, het steeds terugvragen en het komen van het zekere naar het
onzekere beschouw ik als vierde karakteristiek van het Socratisch gesprek die in de
vergelijking met leerprocessen zeer belangrijk is. De notie van regressieve
abstractie maakt dat het Socratische gesprek, mijn inziens, in potentie een zeer
krachtige methode is voor het bewerkstelligen van kritisch denken binnen een
groep, of dit nu binnen of buiten de organisatie plaats vindt. Dit terugvragen staat
ook in verband met tweede-orde vragen, vragen over mentale modellen. In de
vorige paragraaf zal hier meer over worden uitgeweid. In verhouding met dit
collectief kritisch denken benadert Van Hooft (1999, 2001) het Socratisch gesprek
als een cooperatief onderzoek naar de aannames die ten grondslag liggen aan onze
acties en oordelen, alsook persoonlijke kennis (tacit knowledge) en aannames bij
het nemen van beslissingen. Dit co6peratieve onderzoek beschouw ik als vijfde, en
laatste, van de karakteristieken van het Socratisch gesprek die voor leerprocessen

zeer belangrijk is.

20



Volgens Hans Bolten, auteur van het artikel De ontdekking van een goede
gesprekshouding; het Socratische gesprek als morele ervaring (1998) is een

Socratisch gesprek:

“Een gedachtewisseling met als doel het formuleren van een antwoord op een

bepaalde vraag. Het is een poging om een dialoog tot stand te brengen..”

Echter, geldt het doel om antwoorden te vinden op bepaalde vragen voor veel
andere gesprekken, zo ook binnen bijvoorbeeld intervisiemethodes. Dit is kort aan
bod gekomen in paragraaf 1.1. Desalniettemin wordt uit bovenstaande definities
onder meer duidelijk dat binnen het Socratisch gesprek een praktijkgeval uit het
verleden centraal staat, waar degene die de situatie inbrengt ook daadwerkelijk bij

aanwezig is geweest en dat als een probleemsituatie heeft ervaren.

Ik noem hier twee van de drie ‘technieken’ van het Socratisch gesprek, die

Skordoulis & Dawson (2007) onderscheiden:

e Weerlegging van wat men dacht dat men wist (elenchus)

e Verborgen kennis naar voren brengen (het aspect van de maieutiek)

Daarnaast spreken zij over het onderscheid tussen drie typen van kennis:
wetenschappelijke kennis (episteme), professionele of groepskennis (techne) en
praktische wijsheid (phronesis), die zij belangrijk vinden. De genoemde
‘technieken’ zijn naar mijn mening zeer belangrijk. Men ziet ze ook terug komen in

hoe Jos Kessels, Erik Boers en Pieter Mostert de stappen binnen het Socratisch

21



gesprek beschrijven in hun boek Vrije ruimte, filosoferen in organisaties (2002)2.

Zij noemen de volgende tien stappen binnen het Socratisch gesprek:

1. Formuleer het te onderzoeken thema in mogelijke uitgangsvragen. Selecteer
er één.

2. Zoek naar voorbeelden uit eigen ervaring waarin de uitgangsvraag speelt. Elk
voorbeeld wordt kort toegelicht.

3. Selecteer een voorbeeld. Wat is het meest interessante? Wat is het meest
vruchtbare voorbeeld om de uitgangsvraag aan te onderzoeken? Dit
voorbeeld is de grondslag voor analyse en argumentatie gedurende het
gehele gesprek.

4. Laat de voorbeeldgever het voorbeeld zo gedetailleerd vertellen dat ieder
zich kan verplaatsen in diens positie. Vraag naar de feiten (omstandigheden,
handelingen, wie, wat, waar, wanneer, hoe) en naar de beleving van deze
feiten (gedachten, gevoelens).

5. Spits het voorbeeld toe op een cruciaal moment: een handeling, ervaring of
oordeel van de voorbeeldgever. De beschrijving daarvan is de kernbewering.

6. Vraag naar de motieven voor de handeling, de gronden van de ervaring of de
redenen voor de kernbewering. “Hoe kwam je daarbij? Waarom vond je dat?
Wat maakte dat je ...? Is dat wat in de casus ten grondslag lag aan je gedrag?”
Koppel de antwoorden op deze vragen terug naar de uitgangsvraag. Wat
betekenen zij voor deze vraag? Concretiseer en preciseer de begrippen uit de
uitgangsvraag aan de hand van de kernbeweringen en deze
rechtvaardigingen.

7. Toets de rechtvaardigingen via de verplaatsing door de anderen. Zouden zij
in dat voorbeeld, op dat moment, hetzelfde hebben gedaan, gedacht, gevoeld
of niet? En waarom? Is dat een goede reden? Op grond waarvan geldt die

redenering? Elke algemene uitspraak moet geconcretiseerd kunnen worden

2 Kijk voor een volledig verslag van een Socratisch gesprek op
http://www.boltentraining.nl/wp-
content/uploads/2012 /12 /socratisch gesprek artikel2.pdf

22


http://www.boltentraining.nl/wp-content/uploads/2012/12/socratisch_gesprek_artikel2.pdf
http://www.boltentraining.nl/wp-content/uploads/2012/12/socratisch_gesprek_artikel2.pdf

aan de hand van het gekozen voorbeeld.

8. Formuleer de essentie: Waar draait het hier om voor jou? Op welke waarden
of principes is je opvatting gebaseerd?

9. Zoek consensus over rechtvaardigingen en kernbeweringen. ‘Kan iedereen
met deze uitspraken instemmen? Is dit het antwoord op de uitgangsvraag?

10. Kijk terug op het gesprek. Wat beviel je? Wat vond je lastig?

Hieruit valt op te maken dat voor een opwindend, interessant en levendig Socratisch
gesprek alle deelnemers actief aan het gesprek zullen moeten deelnemen, waarbij zij
zelfstandig tot inzicht moeten komen (Van Rossem, 2001). Daarnaast ziet men dat
een eenduidig antwoord op het vraagstuk niet altijd gevonden wordt. Juist het
onderzoek, samen met de andere deelnemers en hun verschillende karakters,
culturen, ervaring en gedachten, dient er echter ervoor te zorgen dat een deelnemer

een antwoord op het vraagstuk vindt.

Knezic et al. (2010) formuleren het Socratische gesprek, na bestudering van

literatuur van onder andere Heckmann, Kessels en Saran & Neisser, als volgt:

“The Socratic Dialogue is a philosophical group dialogue in which the
participants guided by a facilitator and a number of ground rules strive to
reach a consensus in answering a fundamental question on the basis of a

real-life example or incident with the purpose of achieving new insights”

Deze definitie van het Socratisch gesprek, ziet het gesprek simpel gezegd als een
gezamenlijke poging antwoorden te vinden op (fundamentele) vraagstukken. En
juist dit, in combinatie met het verwerven van nieuwe inzichten, is van belang voor
mijn onderzoek. De vraag wordt verbonden met een concrete ervaring van één van
de deelnemers. De gedachten van alle deelnemers moeten dan echt zodanig
verduidelijkt worden, dat iedereen elkaar begrijpt. Dat is dan ook de reden dat een
Socratisch gesprek vaak langzaam verloopt. De drie grootste verschillen bij de

definities hebben te maken met:

23



e Hetaspect van onderrichten of wijzer maken van de deelnemers tegenover
het praktisch nut van het bespreken van fundamentele vraagstukken

e Het praktisch nut tegenover het stellen van vragen als educatieve methode

e Het codperatieve onderzoek naar aannames en persoonlijke kennis

tegenover het Socratisch gesprek als methode om te leren

Al met al komt de beschrijving van het Socratisch gesprek van Knezic et al., die
hierboven is uiteengezet, het dichtste bij hoe ik het Socratisch gesprek begrijp.
Alhoewel bruikbaar is deze formulering van Knezic et al., maar ook van de overige
auteurs, niet simpelweg toe te passen binnen de context van deze thesis: het
Socratisch gesprek en leerprocessen binnen organisaties. Dit zou te maken kunnen
hebben met het feit dat alle auteurs vanuit een andere achtergrond schrijven

omtrent het Socratisch gesprek.

Jos Kessels schrijft in zijn boek Socrates op de markt (1997) over het Socratisch
gesprek op een manier die meer gericht is op de organisatorisch context. Met de
ondertitel van het boek, Filosofie in bedrijt, in het achterhoofd, noemt hij het

Socratisch gesprek in zijn boek:

“Een methode om verbanden aan te leggen, om generalistische kennis tot
stand te brengen en zo vanuit verschillende specialismen met elkaar in

gesprek te komen”

Zo kunnen de beperkingen van het eigen blikveld overstegen worden. Deze definitie
zal dan ook worden aangehouden binnen de context van deze thesis. Voor deze
definitie is gekozen omdat enerzijds hierin de voorgaande omlijningen van het
Socratisch gesprek in opgenomen worden. Anderzijds legt de manier waarop
Kessels het Socratisch gesprek definieert gelijk de link met kennis, leren en

gezamenlijk vraagstukken onderzoeken. Hij zegt immers dat dit alleen kan:

24



“In een gezamenlijk onderzoek, door een gezamenlijk afwegen van
argumenten, een vergelijking van perspectieven, een toetsing van verbinding

van zienswijzen”

Er zijn waarschijnlijk ook andere gesprekken die dit doen, of in ieder geval in het
gespreksklimaat veel overeenkomsten tonen. Echter, de doelstellingen, werkwijzen
en uiteindelijke resultaten van het Socratisch gesprek verschillen. Het Socratisch
gesprek kent onder andere de gezamenlijke analyse van een fundamentele vraag,
toetsing van waarden en onderzoek naar validiteit van die waarden als
doelstellingen (Boers, Kessels, 2003). Verschillen liggen volgens Boers en Kessels
(2003) op het gebied van substantieel versus instrumenteel (zoeken naar
betekenis), verantwoorden versus beantwoorden (zelfonderzoek) en
intersubjectiviteit versus individualiteit (gemeenschappelijk antwoord vinden).
Ondanks dat Boers en Kessels spreken over de verschillen tussen het Socratisch
gesprek en intervisie noemen zij een aantal resultaten van het Socratisch gesprek

die, mijn inziens, uniek zijn voor het Socratisch gesprek:

- Fundamentele overtuigingen worden expliciet geformuleerd

- Fundamentele overtuigingen worden getoetst en verantwoord

- Stilzwijgende kennis wordt expliciet gemaakt

- Schijnweten wordt ontmaskerd

- Oude denkgewoontes transformeren tot nieuwe denkgewoontes
- Men verkrijgt inzicht in elkaars ideeén en opvattingen

- Gezamenlijke visie groeit

Het “gezamenlijke onderzoek” en “gezamenlijk afwegen van argumenten” toont veel
verwantschap met het principe van thinking togetherwaar Senge (2006) en Isaacs
(1999) in hun werk over spreken. Hierin gaat het om samen nadenken. Om beter te
begrijpen wat de formuleringen van onder andere Kessels inhouden, is het
belangrijk om te bestuderen wat er in de literatuur te vinden is omtrent de invloed

van het Socratisch gesprek en haar toepassing binnen organisaties. In het

25



voorgaande hoofdstuk was te lezen wat er in dit stuk verstaan wordt onder het
Socratisch gesprek en zijn daarvoor verschillende definities gegeven. In hoofdstuk
2.3 zal een relatie worden gelegd met het gebruik van het Socratisch gesprek in de

praktische organisatiecontext.

2.3. De waarde van het Socratisch gesprek voor organisaties?

Nadat duidelijk is geworden wat het Socratisch gesprek inhoudyt, is de volgende
logische stap met betrekking tot deze thesis, om te onderzoeken wat de voordelen
zijn van het gebruik van het Socratisch gesprek binnen organisaties. Want al
ongeveer dertig jaar wordt er interesse getoond in het gebruik van het Socratisch
gesprek binnen organisaties. Het Socratische gesprek is een vorm van dialoog
voeren. Professionals weten echter vaak niet wat te verwachten van een Socratisch
gesprek en zeker niet hoe een onderzoeksgesprek, zoals een Socratisch gesprek, te
voeren. Binnen paragraaf 2.3.1 zal ten eerste het belang van Socratische gesprekken
besproken worden. Vanuit deze paragraaf wordt aansluitend de koppeling gemaakt
met het radicaal vragen, collectiviteit, research rondom Socratische gesprekken en
de Socratische maieutiek om zo de voordelen van het Socratisch gesprek te

bespreken.

2.3.1 Het belang van het Socratisch gesprek

Toen Jos Kessels dertig jaar geleden begon met het voeren van Socratische
gesprekken was het moeilijk om deze gespreksvorm te introduceren binnen
organisaties. “Nu is de potentiéle behoefte heel groot” zo zegt hij in het interview ten
behoeve van deze thesis. Wellicht is dat een verklaring waarom mensen zoals Hans
Bolten, Jos Kessels, Erik Boers en anderen al jaren een op zichzelf staande praktijk
voeren met betrekking tot het aanbieden van Socratische gesprekken en
gerelateerde aangelegenheden. Zij worden onder andere ingeschakeld door de
Nederlandse overheid, zorg-gerelateerde instellingen/organisaties en de Europese
Unie. Maar ook grote internationale organisaties zoals Mars (van de chocolade) en
Philips huren hun diensten in. Desalniettemin hebben organisaties normaal

gesproken geen open houding ten opzichte van het aan de tand gevoeld worden

26



over zichzelf, door zichzelf. Echter, het Socratische gesprek brengt een dialoog op
gang met een bepaalde achtergrond - de gesprekken lossen allerlei problemen op.
Maar dat is niet het hoofddoel van het Socratisch gesprek. Tijdens een Socratisch
gesprek werkt men aan zogenaamde tweede-orde vragen. Dit zijn vragen die niet
zozeer over de praktijk gaan, maar over het denken over de praktijk, over de
mentale modellen (Senge, 2006) die men er op nahoudt. Een voorbeeld is wat is het
nut van dit college?, waarmee de tweede-orde vraag betrekking heeft op de inhoud
van een eerste-orde vraag. Deze vragen zijn niet zomaar ‘oplosbaar’ omdat er meer
dan één mogelijk antwoord op bestaat. Een tweede-orde vraag stelt een eerste-orde
vraag ter discussie. In plaats van deze vragen te beantwoorden, word je uitgenodigd
om je te verantwoorden ten opzichte van de vraag, om te verduidelijken wat je met
een vraag bedoelt bijvoorbeeld. Of juist om te specificeren waarom je precies dat

bepaalde antwoord geeft.

De reden waarom men binnen organisaties gesprekken met anderen moet voeren, is
volgens Kessels om antwoord te geven op lastige vragen. Want als je
verantwoording wil afleggen, dan moet je ook antwoorden kunnen geven zo zegt hij

(1997). Dit gaat door middel van:

“Een grondige analyse van fundamentele vragen, een systematische toetsing
van principiéle stellingnames, een diepteonderzoek van onze denkbeelden.

En daarmee van onszelf”

Volgens Kessels is het noodzakelijk om het op deze manier te doen, om zo
leerprocessen binnen organisaties te realiseren en te onderhouden. Mijn inziens is
dit een belangrijk standpunt, want binnen de dialoog in organisaties gaat het om de
talenten en denkkracht van individuen te benutten. Verandering en bloei, of
ontplooiing, hebben daar een groot aandeel in - zie de notie van het transformatieve
karaktervan het Socratische gesprek dat in de introductie ter sprake is gekomen.

Daarnaast speelt kritische reflectie op jezelf maar ook op de ander en het andere

27



(ideeén, processen, managementaspecten binnen de organisatie, et cetera) een

belangrijke rol.

Binnen het Socratisch gesprek en het concretiseren van ieders gedachten, wordt het
afzonderlijke talentten goede van de organisatie gebruikt en individuele kennis
productief gemaakt. Ook komt het begrip /lerende organisatiein de
managementliteratuur van de afgelopen tien of vijftien jaar veelvuldig naar voren.
Onder andere de Japanners Nonaka & Takeuchi spreken hierover in hun boek 7he
Knowledge Creating Company. Volgens hen is het belangrijk om persoonlijke kennis
(tacit knowledge) om te zetten in groepskennis, oftewel explicit knowledge (1995).
In paragraaf 2.4 en 2.5 zal hier verder op worden ingegaan. Ook Peter Senge (2006)
die bekend staat om zijn ideeén rondom kennismanagement, leiderschap en
creativiteit, spreekt over het vertalen van persoonlijke kennis naar groepskennis. In

zijn boek The Fifth Discipline zegt hij:

“In dialogue, individuals gain insights that could not be achieved individually.
A new kind of mind begins to come into being which is based on
development of common meaning. People are no longer primarily in
opposition, nor can they be said to be interacting, rather they are
participating in this pool, of common meaning, which is capable of constant

development and change”

Wat hij in essentie zegt is dat het uiteenzetten en verduidelijken van
(voor)oordelen, denkwijzen, etc. omtrent belangrijke vraagstukken van wezenlijk
belang is binnen het reilen en zeilen van datgene wat wij organisaties noemen. Want
hierdoor wordt het mogelijk allerlei aspecten binnen de organisatie te onderzoeken
en te bespreken. Dit kan natuurlijk ook binnen andere vormen worden gerealiseerd,
bijvoorbeeld door externe bureaus, die onderzoek doen naar specifieke onderdelen
van de organisatie. Het Socratisch gesprek is ondanks dat, een totaal andere manier
van kijken naar een bepaald vraagstuk, en hoe men (teams, management,

organisaties) die in beeld krijgen. Overigens zijn andere vormen meer gericht op het

28



oplossen van problemen. Het Socratisch gesprek pakt het echter op een andere
manier aan, dan de /nstrumentaliteit rationaliteit die ten grondslag ligt aan het
oplossen van problemen. Rationaliteit is onverbiddelijk verbonden met het nemen
van beslissingen. Gevoelens en emoties spelen ook een rol in het nemen van
beslissingen, en dus handelen. Bij het voeren Socratische gesprekken gaat dan ook
om substantiéle rationaliteit. Deze vorm van rationaliteit, gelieerd aan het
communicatief handelen van Habermas (Habermas, 1968/2012), heeft betrekking
op welke doelen de moeite waard zijn en de vraag waarom. Het gaat daarbij om het
bereiken van overeenstemming met elkaar. In de volgende paragraaf zal, in verband
met deze notie van gemeenschappelijkheid, de collectiviteit in het Socratisch

gesprek worden geillustreerd.

2.3.2 Collectiviteit en het radicaal vragen

De notie van gemeenschappelijkheid is ook terug te zien in het werk van de
Amerikaanse kwantumfysicus David Bohm. In On Dialogue bespreekt Bohm (2004)
zijn theorie omtrent gedachten en (het voeren van) dialoog. Hierin brengt hij naar
voren dat het hebben van gedachten niet slechts een individueel fenomeen is, maar
een collectief fenomeen. De dialoog is volgens Bohm een uitwisseling van ideeén en
betekenissen, waarvan niet oordelen, maar leren het doel is. Het voeren van een
dialoog is een manier van communiceren die het voor groepen mogelijk maakt om
samen te denken. In zijn boek Dialogue and the Art of Thinking Togetherbenoemt
ook William Isaacs (1999) dit voordeel in relatie tot organisaties. In dit verband
moet men zich realiseren dat de filosofische praktijk van deze tijd, zoals
organisatiefilosofie, het filosoferen met kinderen en het Socratisch gesprek
bijdragen aan de klassieke zoektocht naar het goede leven waarbij zij — dat wil
zeggen, de filosofische praktijk - procesmatig en systematisch wordt ingezet. Want
er worden geen kant en klare of definitieve antwoorden gegeven vanuit de
filosofische praktijk zelf. Op deze manier lijkt de filosoof meer op een coach die
langs het speelveld aanwijzingen geeft - hij begeleidt en faciliteert een proces
(Harteloh, 2011). Maar wat mag dan van de filosoof en het Socratische gesprek

worden verwacht? Zoals reeds is aangestipt is het doel van het Socratisch gesprek in

29



de eerste plaats niet om instrumentele gespreksvaardigheden te leren zoals goed
luisteren, vragen stellen, gevoelens en ideeén kunnen verwoorden, waarnemingen
en interpretaties scheiden, van perspectief wisselen, et cetera. Ook draait het niet
om het beantwoorden van het vraagstuk tijdens het Socratisch gesprek, maar
veeleer om het onderzoek dat plaats vind. Bakker en van der Poel zetten in De
Socratische dialoog als hulpmiddel bij organisatieverandering (2004) een aantal
voordelen en invloeden op een rij. Alhoewel zij in relatie tot de Socratische dialoog
schrijven - een verkorte vorm van het Socratisch gesprek met een eigen toepassing
- waarin het sterker draait om individueel onderzoek naar deugdelijk handelen,
zijn de voordelen en invloeden die zij noemen naar mijn mening enigszins
representatief voor het Socratisch gesprek en daarom relevant om hier genoemd te
worden. Hoofdzakelijk omdat uit de onderzoeken die Knezic et al. (2010) aanhalen
tot op zekere hoogte ook soortgelijke aspecten naar voren komen. Over deze
onderzoeken zal in paragraaf 2.3.3 meer worden uitgeweid. Bakker en van der Poel

noemen de volgende invloeden en voordelen:

e Het besef dat alle deelnemers gehoord moeten worden
e Articulatie van fundamentele overtuigingen

e Legitimatie van fundamentele overtuigingen

e Explicitering van stilzwijgende kennis

e Ontmaskering van schijnweten

e Doorbreken van oude denkgewoonten

e Inzichtin elkaars ideeén en standpunten

e Begrip voor elkaars waarden en achtergronden

e (Gezamenlijke visie

e Werkelijk inzicht
Waar echter rekening mee moet worden gehouden is dat het oogmerk of streven

van een organisatie om haar prestaties te verbeteren verloren gaat wanneer men de

Socratische doelstelling van het Socratisch gesprek, namelijk het radicaal vragen, te

30



strikt doorvoert binnen de organisatorische context. Het aanlokkelijke van het
Socratisch gesprek daarentegen is dat het een plaats bied waar een vraagstuk
behandeld kan worden zonder dat procedures en hiérarchieén binnen de
organisatie, als het ware in de weg staan. Wat men echter niet mag vergeten, is dat
het doel van het Socratische gesprek beperkt wordt door het streven naar het
verbeteren van de prestaties van de organisatie, haar doelstellingen en/of de
commerciéle omgeving waarin de organisatie zich begeeft. Mitchell, auteur van
Socratic Dialogue, the Humanities and the Art of the Question, schrijft in relatie tot

dit economische streven dat:

“The reason for any corporation to encourage its staff to participate in
Socratic dialogue is to improve its performance in some aspect of its
activities. It consequently makes no sense for a dialogue in this setting to
question fundamentally (as a Socratic investigation would insist on doing)
either the economic principles upon which the company operates, or the

regulatory framework that governs its transactions” (Mitchell, 2008)

Zoals Mitchell schrijft wordt het Socratisch gesprek ingezet om de prestaties binnen
een bepaald aspect van haar activiteiten te verbeteren. Alhoewel dit nogal abstract
door hem wordt geformuleerd, heeft hij naar mijn mening hier de kern te pakken
waarom het Socratisch gesprek in wordt gezet binnen organisaties. Dit kan onder
meer door het radicaal vragen, het principe van gezamenlijk codperatief onderzoek
naar belangrijke vraagstukken of door het meer instrumentele voortvloeisel /eren
luisteren. Allen komen voor binnen het Socratisch gesprek en allen kunnen voor een
verbetering binnen de organisatie zorgen. De observatie van Mitchell heeft
daarnaast veel verwantschap met het antwoord (kunnen) geven op lastige vragen,
waar Kessels in paragraaf 2.3.1 over spreekt, omtrent fundamentele vraagstukken.
Juist door het antwoord kunnen geven op lastige vragen, op een dusdanige manier
dat de organisatie daar op een positieve manier invulling aan kan geven, kan de

prestaties van een onderneming bevorderen. In het volgende gedeelte zal aan de

31



hand van twee onderzoeken dieper worden ingegaan op het inzetten van het

Socratisch gesprek binnen organisaties.

2.3.3 Research naar het Socratisch gesprek

Tijdens de introductie van deze thesis is al naar voren gebracht dat er over het
Socratisch gesprek binnen organisaties weinig (tot niets) gepubliceerd is. Knezic et
al. (2010) hebben ook geconstateerd dat er weinig literatuur is en sporen in hun
artikel The Socratic Dialogue and teacher education aan tot empirisch onderzoek
naar de effecten van het Socratisch gesprek. Alhoewel niet specifiek gericht op
Socratische gesprekken binnen organisaties benoemen zij nochtans in hun artikel
twee onderzoeken. Ondanks niet gericht binnen organisaties zijn deze wel
interessant omdat het in beide gevallen gaat om in essentie groot opgezette
onderzoeken waaruit de waarde van het Socratisch gesprek blijkt. Het eerste is een
tweejarig onderzoek uit 2003 met betrekking tot (de ethiek van)
xenotransplantatie; het transplanteren van organen of weefsels tussen verschillende
soorten (meestal tussen mens en dier). De helft van het onderzoek richtte zich op de
werking, oftewel het effect van het Socratische gesprek. Dit gebeurde door zes
gesprekken, met in totaal vijfenvijftig deelnemers, die plaats vonden in drie
verschillende Europese landen, te evalueren. De evaluatie werd uitgevoerd door een
researchteam, dat zelf niet deelnam aan de Socratische gesprekken, waarbij een
interview voor en een interview na het gesprek werd afgenomen met de
deelnemers. Belangrijke onderwerpen zoals input, werkwijze en voortgang, output
en invloed werden geévalueerd. Uit de bevindingen van het tweejarig onderzoek
blijkt onder andere dat er in grote mate een bewustwording plaats vond omtrent de
ethiek rondom xenotransplantatie. Daarnaast zou de meerderheid van de
deelnemers het Socratische gesprek aanraden omdat de heldere structuur van het
gesprek erg werd gewaardeerd. Ook werden de hoge verwachtingen van de
deelnemers, met betrekking tot de verbetering van communicatie(structuur) en de
bekwaamheid met het omgaan van ethische vraagstukken omtrent
xenotransplantatie, in essentie waar gemaakt. De deelnemers aan de Socratische

gesprekken verklaarden dat zij in staat waren geweest om hun capaciteiten op het

32



gebied van interpersoonlijke communicatie - de uitwisseling van informatie tussen
twee of meerdere personen - te versterken. De deelnemers hadden een gesprek
meegemaakt dat was gericht op de gelijkheid van alle deelnemers aan het gesprek.
Dit had hen in staat gesteld om te luisteren naar hun gesprekspartners, te verwijzen
naar hun argumenten en de standpunten te begrijpen en die eventueel ook goed te
keuren. Het laatste belangrijke punt, dat het onderzoek naar voren bracht, is dat de
deelnemers hadden geleerd niet alleen hun eigen positie, maar ook die van hun

gesprekspartners, in twijfel te trekken.

Relatief kort geleden is er een ander onderzoek gedaan naar de invloed van het
Socratische gesprek, ditmaal op het gebied van het filosoferen met kinderen in de
klas. In het desbetreffende artikel van Ann Pihlgren (2008), Socrates in the
Classroom: Rationales and Eftects of Philosophizing with Children, wordt de

conclusie getrokken dat Socratische gesprekken:

“Were more polyphonic than everyday classroom practice and that they

nurtured cooperation and critical skills”

Pihlgrens’ onderzoek richtte zich op de groepsinteractie van kinderen in de leeftijd
van vijf en zestien jaar oud, tijdens Socratische gesprekken gedurende een periode
van drie jaar. Ook bleek uit dit onderzoek dat leerlingen, maar ook docenten, meer
bekwaam werden in het voeren van een dialogisch onderzoek en ook vaker de
dialoog gebruikten dan ‘gewoonweg’ een gesprek. In dialogisch onderzoek staat het
gezamenlijke kritische reflecteren centraal en is iedereen deelnemer aan het

onderzoek.

Bovenstaande onderzoeken beschrijven dat het Socratisch gesprek niet alleen van
waarde is voor individuen, maar zeker ook voor groepen in het algemeen. Niettemin
is het Socratisch gesprek een methode die veel tijd - gedurende een langere periode
- in beslag neemt. Naar mijn mening zal deze tijd beschikbaar moeten zijn of vrij

worden gemaakt binnen een organisatie die er voor open staat om een relatief lange

33



tijdsperiode te besteden aan deze vorm van dialoog. Ondanks de uitkomsten van
deze onderzoeken is, volgens Skordoulis & Dawson (2007), het Socratisch gesprek
vaak bekritiseerd als louter een misleidende en onbetrouwbare oefening waarbij de
deelnemers zich beroepen op noties van waarheid die ‘ontstaan’ vanwege
machtsverschillen. Toch blijkt uit de voorgaande paragrafen dat het Socratische
gesprek van invloed is bij het zich open stellen voor de standpunten van andere
deelnemers, op een zodanige manier dat die standpunten ook het overdenken
waard zijn en dat betekenis, kennis en waarden interpersoonliijk kunnen worden
ontwikkeld. Daarnaast blijkt dat het Socratische gesprek bijdraagt aan het
inschatten van een situatie en bovendien helpt bij het begrijpen van de conceptuele
en emotionele achtergrond van een situatie. Het Socratisch gesprek is in dat opzicht
een hulpmiddel om deelnemers aan het gesprek verschillende wereldbeelden,
waarden en voorkeuren te laten vernemen. Deze hebben invloed op hoe een situatie
wordt waargenomen en daarmee ook hoe deze verschillende aspecten van invloed
(kunnen) zijn op de organisatie. Want duidelijk is geworden dat het Socratisch
gesprek drie globale, maar cruciale effecten heeft wanneer zij gevoerd wordt binnen
organisaties. Zo ondervinden professionals, binnen een Socratisch gesprek, denken
voor een ander (op voorhand invullen wat de ander denkt/bedoelt) belemmerend
werkt en dat zij dit kunnen voorkomen door het opschorten van hun eigen
opvattingen en overtuigingen. Deze eigen opvattingen en overtuigingen, oftewel het
denken, wordt daarnaast gestimuleerd doordat er gezamenlijk betekenis wordt
gezocht en er mee wordt gedacht met anderen. Bovendien worden professionals
gestimuleerd om kritisch na te denken. Om dit te verwerkelijken zal er wel een
veilige omgeving moeten bestaan om daadwerkelijk met elkaar in contact te kunnen
komen. Onder andere op deze veilige omgeving zal nader worden ingegaan in
paragraaf 2.3.4. In paragraaf drie zal vervolgens een nieuwe relatie besproken
worden, omdat hier zal worden onderzocht hoe het Socratisch gesprek in de

praktijk wordt ingezet.

2.3.4 Socratische maieutiek en verhullend ondervragen

34



In Socrates’ werk alsook binnen het Socratisch gesprek is de maieutiek een
belangrijke notie. De mens draagt volgens Socrates namelijk ‘de waarheid’ in
zichzelf die ontsluierd dient te worden. Deze manier van onthullen vind ook binnen
het Socratisch gesprek plaats. Doordat de deelnemers elkaar bevragen wordt
gezamenlijk naar ‘de waarheid’ gezocht - in de praktijk wordt zo naar consensus
gestreefd. Met elkaar wordt geprobeerd nieuwe inzichten te vinden. Hoe de
Socratische maieutiek van invloed is binnen organisaties wordt interessant
geillustreerd door Luk Bouckaert in Spiritualiteit, Bedrijfsethiek en
Ondernemerschap (2005). Ondanks dat er niet van maieutiek wordt gesproken in
de traditie van Nelson en Heckmann is zijn beschouwing interessant omdat (1) de
drie onderdelen van de maieutiek die hij beschrijft tot op zekere hoogte terugkeren
in het Socratisch gesprek en hij (2) een aantal voorbeelden geeft van het gebruik
van de Socratische maieutiek binnen organisaties. Daarnaast kan met zijn illustratie
(3) een koppeling worden gemaakt met andere aspecten van het Socratisch gesprek
zoals verhullend ondervragen en vrije ruimte. Hij beschrijft de Socratische
maieutiek in drie onderdelen en geeft een aantal voorbeelden van toepassingen
daarvan binnen de organisatiecontext. Bouckaert schrijft in deze context dat onder

meer ondernemers geinteresseerd zijn:

“In een methode om tot consistente beslissingen en tot een juiste [sociale]

organisatie te komen” (Bouckaert, 2005)

Volgens Bouckaert kan dit door middel van de Socratische maieutiek, die uit de

volgende drie onderdelen bestaat:

a. Hetloslaten van bestaande zekerheden
b. Het luisteren naar de goede geest, de eudaimon

c. Hetbeoefenen van de argumentatieve dialoog

Deze drie onderdelen zijn allen onderling verbonden aan elkaar. Zo is een

welbewuste oefening die Socrates uitvoerde het verhullend ondervragen. Dit is het

35



ondervragen vanuit een positie die vooronderstelt dat je niks weet van het
onderwerp waar de vraag zich op richt. Op deze manier forceert Socrates een dieper
inzicht bij de ander over de complexiteit van het leven en de wereld waarbij het
loslaten van bestaande zekerheden centraal staat. Echter, dit inzicht wordt pas
verwezenlijkt wanneer zijn gesprekspartner in een paradox verstrengeld raakt
waardoor zekerheid plaats maakt voor een niet-weten. De paradoxen waar Socrates
naar op zoek was, zorgen ervoor dat de gesprekspartner dieper gaat nadenken over

diezelfde paradox.

Het loslaten van zogenaamde bestaande zekerheden binnen organisaties (relaties
binnen de organisatie, werkprocessen, organisatiecultuur) creéert een dieper
inzicht op het gebied van allerlei management- en organisatieaspecten. Binnen het
Socratisch gesprek wordt er door verhullend ondervragen geprobeerd om tot (de)
waarheid te komen. In de praktijk is dit niet gericht op de waarheid voor eens en
voor altijd maar op een consensus in het omlijnde hier en nu (Verbeij, 2000).
Voorbeelden van Socratische vragen zijn ‘wat bedoel je daar precies mee?’ of ‘klopt
de omschrijving die net is gegeven 0ok?’. Door het nadenken over dit soort vragen
worden vastgeroeste gewoontes, vooroordelen, valse idealen, et cetera aangepakt
en als het ware opgeschoond in het denken van degene die deelneemt aan het
Socratisch gesprek. Zonder het loslaten van bestaande zekerheden is dit niet
mogelijk en dat is precies waar het in het verhullend ondervragen en in het

Socratisch gesprek om gaat.

Zonder zogenaamde vrije ruimte om die bestaande zekerheden naast je neer te
leggen is het echter niet mogelijk een goed Socratisch gesprek te voeren. In Vrije
Ruimte, Filosoferen in Organisaties, van Kessels, Boers en Mostert (2002) wordt die

vrije ruimte omschreven als:

“De plek waar je de vrijheid hebt om na te denken, omdat je voor het moment
bevrijd bent van je taak om de kost te verdienen, voor je naasten te zorgen of

met andere privébelangen in de weer te zijn. Maar het is ook een plek waar je

36



geacht wordt na te denken over wat jou en anderen te doen staat, waar het in
je groep of gemeenschap op dat moment om begonnen is, wat ‘het goede

leven’ en het gezamenlijk welzijn vereisen.”

Vrije ruimteis dan ook het vermogen van mensen om zich los te maken uit hun oude
denken en zich voorbij directe belangen en resultaten te bewegen. Dat wil zeggen:
het vermogen te filosoferen (Kessels, Boers, Mostert, 2002). Het nadenken over
soortgelijke vragen helpt onder andere bij het stimuleren van de bevlogenheid en
het enthousiasme van professionals binnen de organisatie. Daarnaast heeft het een
positieve invloed op de inspiratie van professionals en de geestdrift waarmee zij
hun werk uitvoeren. In dit verband verwijs ik graag naar de studie van Collins en
Porras waar Bouckaert aan refereert in Spiritualiteit, Bedrijfsethiek en
Ondernemerschap (2005). In het boek Built to Last: Successtul Habits of Visionary
Companies (2002) stellen Collins en Porras dat financiéle winst niet het hoofddoel is
bij succesvolle bedrijven. Juist de bevlogenheid en geestdrift staat centraal in
succesvolle bedrijven, van waaruit vervolgens het maken van winst vloeit. Hier moet
echter wel vermeld worden dat naar mijn mening financiéle winst een zeer grote
ondersteunende voorwaarde is binnen organisaties. Het verhullend ondervragen
geeft het Socratisch gesprek ook aanzet tot een persoonlijk zelfonderzoek op allerlei
gebieden. Het gesprek werkt als het ware als katalysator wat betreft vragen over
wat je denkt, voelt en zal moeten of willen doen. En dit zelfonderzoek vindt

tegelijkertijd plaats met het gezamenlijke onderzoek.

Bouckaert (2005) geeft een interessant en helder voorbeeld over de drie
onderdelen van de Socratische maieutiek die binnen organisaties een grote waarde
kunnen hebben. Het voorbeeld dat hij aanhaalt behelst de Deense organisatie Oticon
waar in de jaren negentig Lars Kolind het bedrijf heeft hervormd. Oticon is de één na
grootste fabrikant van gehoorapparaten. Het stond bekend om haar innovatieve
managementstijl, de spaghetti organisatie. Dit radicale organisatiemodel kende geen
formeel ingebedde hiérarchische rapportage, daarnaast werd een raamwerk voor

haar informatiesysteem ingevoerd en implementeerde men zelfgeorganiseerde

37



projectteams. Dit nieuwe model zorgde er in de vroege jaren negentig voor dat
Oticon in het decennium daaropvolgend haar winstcijfers spectaculair vergrootte
(Birkinshaw & Mol, 2006, Larsen, 2002). Voor die tijd maakt Oticon, mede door de
koers van de Amerikaanse dollar en het feit dat op dat moment Amerika haar
belangrijkste afzetmarkt is, veel verlies. De executive directors worden ontslagen en
Kolind word aangesteld. Hij wil van de bureaucratische organisatie Oticon een
knowledge-based organisatie maken welke wereldleider is op audiologisch vlak. In
de basis bestaan de veranderingen eruit dat Kolind de bureaucratische
instrumentele rationaliteit opheft om zo ruimte te creéren voor vrijheid en
persoonlijke verantwoordelijkheid. Hierin zie je de substantiéle rationaliteit en de
vrije ruimte terugkomen die al eerder in dit stuk zijn beschreven, waarbij het gaat
om het bereiken van overeenstemming met elkaar. Om dit te bereiken is onderling
vertrouwen essentieel. Dit vertrouwen kan alleen ontstaan wanneer binnen de
organisatie een omgeving bestaat die vertrouwen en autonomie van de
professionals stimuleert. Later in deze thesis zal blijken of Socratische gesprek ook
daadwerkelijk deze omgeving bevordert. In het voorbeeld van Oticon zie je de drie
onderwerpen van de Socratisch maieutiek naar voren komen. Zo hief Kolind in
principe bestaande kennis en zekerheden binnen de organisatie op. De
instrumentele rationaliteit die ten grondslag lag aan de crisis binnen Oticon
vereisten een ander soort inzicht, ook omtrent kennis en leiderschap. Daarnaast
werd er ruimte gecreéerd voor het luisteren naar wat men te zeggen heeft. Op deze
manier wordt er op metaniveau gebruik gemaakt van de persoonlijke kennis van de
professionals. De ontwikkeling van de radicale, open communicatiestructuur droeg
daar ook aan bij. Door gebruik te maken van het veilige domein, de vrije ruimte,
ontstond er binnen Oticon wederzijdse betrokkenheid die bedoeld is om het
gemeenschappelijk belang van de organisatie te dienen. Ook het nemen van
zorgvuldige besluiten, het ontstaan van heldere communicatie, onderlinge

betrokkenheid en het ontstaan van professionele inspiratie werd bespoedigd.

Zoals in de vorige paragrafen is weergegeven is het Socratisch gesprek een

onderzoek naar de ideeén die bedoeld zijn om overeenstemming te vinden omtrent

38



een bepaald onderwerp. Dit gebeurt door middel van gezamenlijke dialoog en het
afwegen van argumenten. Het Socratische gesprek richt zich erop om het
onuitgesprokene en het verborgene onverbloemd en expliciet te maken, waarden uit
te leggen en fundamentele concepten te verhelderen. Het omvat een systematisch
onderzoek naar standpunten, aannames en redenen alsook een gezamenlijke manier
om deugdelijkheid te testen. De deelnemers aan het Socratische gesprek proberen
principes te formuleren en ontwikkelen een gedeeld en inspirerend perspectief
(Nelson 2007). Skordoulis & Dawson (2007) stellen in hun artikel Reflective
decisions: the use of Socratic dialogue in managing organizational change dat, door
het luisteren naar de gedachten en ideeén van degenen die worden geraakt door
organisatorische veranderingen, betere beslissingen kunnen worden genomen.
Welke criteria zij hanteren om te bepalen wanneer beslissingen beter zijn dan
andere. Alhoewel hun artikel zich richt op het gebruik van het Socratische gesprek
bij het managen van organisatieverandering, zie je dat het Socratisch gesprek wel
degelijk een voordeel kan brengen bij het nemen van beslissingen omtrent
vraagstukken. Uit de literatuur blijkt dat het Socratisch gesprek bijzonder geschikt
Zou zijn voor organisaties die over een bepaald vraagstuk dieper willen nadenken:
basis normen, waarden en doelen en deze willen uitdagen, trotseren en expliciet
communiceren; ook wanneer de organisatie bedrijfsdoelen, missie en strategie op
een effectieve manier wil afstemmen. Skordoulis & Dawson (2007) stellen
ondermeer dat het Socratische gesprek een goed hulpmiddel kan zijn bij het creéren
van meer samenwerking en betrokkenheid van professionals die werkzaam zijn
binnen een organisatie. Zij betogen dat de tijd die wordt besteed aan standaard
(easy recipe solutions) oplossingen binnen organisaties hen een aanzienlijk
financieel verlies oplevert. Door het toepassen van het Socratisch gesprek leren
deelnemers op een andere manier gesprekken te voeren. Zij leren gesprekken te
voeren die gericht zijn op het bereiken van gezamenlijke oplossingen voor complexe
problemen. Hier heeft creativiteit een grote invloed. Het Socratische gesprek
mobiliseert het creatieve vermogen van mensen via de methodiek van paradoxen,
intuitief luisteren en argumentatieve dialoog. Het principe van thinking together

(Senge, 2006, Isaacs, 1999) binnen het Socratische gesprek zorgt ervoor dat

39



creatieve denkwijzen gestimuleerd worden en ook de uitkomsten van dat
gezamenlijke inventieve denken een creatieve ingang vinden. De geestdrift en
enthousiasme die worden bereikt binnen het Socratisch gesprek zijn belangrijk
omdat het mensen motiveert om hindernissen te overwinnen, co6peratief gedrag
stimuleert en creativiteit zo een weg vindt binnen de vaak statische omgeving van
organisaties. Daarnaast impliceert het Socratische gesprek stappen in de richting
van het participeren van professionals in de beslissingsprocessen van de organisatie
en open communicatie - of in ieder geval een verbetering op die thema’s. In dit
opzicht is het Socratisch gesprek een hulpmiddel om een zinvolle en duurzame

waarde te scheppen in het werk van professionals binnen organisaties.

In de voorbije paragraaf is het belang van het Socratisch gesprek behandeld waaruit
onder andere naar voren kwam dat het geven van antwoorden op lastige vragen tot
één van de waarden van het Socratisch gesprek behoort. Andere methoden geven
ook manieren om dit te kunnen. Echter is het Socratisch gesprek, naar mijn mening,
een totaal andere manier van kijken naar een vraagstuk - het is niet instrumenteel
en oplossingsgericht. Daarnaast, gekeken naar het onderdeel van collectiviteit
binnen het Socratisch gesprek en het radicaal vragen dat daarbij een rol speelt,
betekent dit een gezamenlijke uitwisseling van ideeén en betekenissen waarbij men
z€Ilf aan de slag moet - men moet zelf denken. Dat is anders dan het binnenhalen van
een bureau dat, ongenuanceerd gezegd, met de oplossing komt voor een vraagstuk.
Naar mijn mening moet men wel beseffen dat die kennis toch op een bepaalde
manier beperkt kan worden door de deelnemers van het Socratisch gesprek zelf. Zij
beinvloeden als het ware de input en de output van het gesprek. Ook zijn er een
tweetal onderzoeken omtrent het Socratisch gesprek aangehaald. Naast het tonen
van de waarde van het Socratisch gesprek, rijst de vraag of die waarden (zie 2.3.4)
ook niet door andere methoden, of gesprekken, bereikt kunnen worden.
Mogelijkerwijs zou dit kunnen. Echter, in Professionaliseren door gezamenlijke
reflectie, intervisie en het Socratisch gesprek vergeleken van Boers en Kessels
(2003) wordt het Socratisch gesprek afgezet tegen één van die andere methoden.

Hieruit valt op te maken dat de resultaten uit de onderzoeken niet zo goed met

40



andere methoden bereikt kan worden, als met het Socratisch gesprek. Daarbij wordt
ook aan de hand van de Socratische maieutiek de waarde van het Socratisch gesprek
aangeduid. Evenwel moet nog duidelijk worden wat de bijdrage van het Socratisch
gesprek is aan leerprocessen binnen organisaties. Het is in de volgende paragraaf de
plek om het principe van /eerprocessen te behandelen. Want de thesis richt zich op

de bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties.

2.4. Wat bedoelen we met leerprocessen?

In dit hoofdstuk zal er worden gezocht naar een definitie van het begrip
leerprocessen om te onderzoeken wat deze processen nu precies zijn. Dit zal
gebeuren aan de hand van, onder andere, publicaties omtrent leren en
leerprocessen van auteurs zoals Bolhuis & Simons (2011), Eraut et al. (1998), Kolb
(1984) en Van Wijngaarden (2009). Het vinden van een eenduidige definitie van
leerprocessen is nodig, omdat anders geen antwoord kan worden gegeven op de
onderzoeksvraag “Hoe levert het Socratisch gesprek een bijdrage aan leerprocessen
binnen organisaties?”. Als onduidelijk is wat leerprocessen zijn, kan de bijdrage van
het Socratisch gesprek tot deze processen binnen organisaties niet onderzocht
worden. Begonnen zal worden met een uiteenzetting over /eren, te beginnen bij
Bolhuis & Simons, om de stap richting een definitie van leerprocessen te maken.
Volgens Bolhuis & Simons (2011) leren mensen altijd en overal. Niet alleen in hun
functie binnen de organisatie, maar ook daarbuiten. Leren is in essentie
betekenisgeving stellen Bolhuis & Simons in Naar een breder begrip van leren
(2011). Wat voor betekenis zij bedoelen wordt uit hun stuk niet duidelijk. Echter,
stellen Bolhuis & Simons dat leren het proces is waarbij verschijnselen en de eigen
persoon betekenis krijgen. Simons (2000) schrijft in Lerend werken, tautologie of
uitdaging?dat mensen niet alleen doelbewust en gericht leren, maar ook terloops,
ongemerkt en op verschillende manieren. Hier is ook de sociale omgeving van
invloed, want leren is niet per se een individueel proces. Het is ook een sociaal
proces waarvan de resultaten bestaan uit sociaal gedeelde betekenissen (Bolhuis &
Simons, 2011). Hiermee is echter nog niet duidelijk wat /eren nu precies is. Bolhuis

en Simons beschrijven vooral hoe leren in elkaar steekt, hoe men leert en wat leren

41



doet. Volgens Dixon spelen leerprocessen of leeractiviteiten een rol bij het
selecteren, opnemen, verwerken, integreren, vastleggen en gebruiken van en het
betekenis geven aan informatie (Dixon, 1994). Betekenis geven begrijp ik in dit
verband als significatie en belang toedichten aan informatie. Informatie begrijp ik
hier als datgene wat de kennis over of het inzicht in bepaalde zaken vergroot
voordat daar significatie en belang aan is toegedicht. Veranderingen in houding,
kennis en vaardigheden zijn dan ook het resultaat van leren.

Eraut et al. (1998) stellen in relatie met het leren in organisaties dat:

“Much learning at work derives its purpose and direction from the goals at
work. Achieving the goals often requires learning, which is normally
accomplished by a combination of thinking, trying things out and talking to
other people”

Zo zie je dat werken steeds meer het karakter van leren krijgt. In dit verband zien
we volgens Keursten (1999) dan ook, met het toenemende belang van de factor
kennis in onze economie, het karakter van werk verandert. Binnen organisaties
wordt omgegaan met grote hoeveelheden informatie. Deze informatie zal adequaat
gecombineerd en geinterpreteerd moeten worden, waardoor oplossingen voor
vraagstukken gerealiseerd kunnen worden. Hiermee krijgt werk kenmerken van een
voortdurend leerproces. Werken en leren op zichzelf worden steeds meer één.
Overigens is niet alleen kennis belangrijk binnen de economische markt.
Flexibiliteit, kwaliteit en innovatie zijn ook belangrijke aspecten voor het
economische succes van organisaties. Om deze drie aspecten te bereiken zijn
leerprocessen van de organisatie en van de mensen daarbinnen nodig stelt

Tjepkema (2002).

Maar wat zijn leerprocessen nu precies? Een groot deel van het antwoord op deze
vraag ligt al besloten in wat er in bovenstaand gedeelte over leren is uiteengezet.
Leren begrijp ik, in verband met Bolhuis & Simons en Dixon, uit kennis of

vaardigheden proberen eigen te maken. Men leert ook zonder zich daarvan bewust

42



te zijn. Hierin wordt leren onder andere gezien als het proces waarbij verschijnselen
en de eigen persoon betekenis krijgen, wat zich overigens op verschillende
manieren voltrekt. Volgens Illeris (2003) bestaat leren uit twee verschillende, en
naar mijn mening belangrijke, deelprocessen. De eerste is een sociaal
interactieproces tussen de lerende en zijn omgeving, bijvoorbeeld tussen een
persoon en organisatie. Het tweede is een psychologisch proces waarbij een bepaald
leerresultaat van de persoon in kwestie centraal staat. Om goed te onderzoeken wat
er bedoeld wordt met een leerproces zal er echter moeten worden gekeken naar de
verhouding van leren en kennis. Naar mijn mening doet Van Wijngaarden dit goed in
zijn artikel Ontwerpen van schoonheid in leertrajecten (2009). Hij geeft in zijn
artikel eerst een aantal definities van kennis, zoals ‘het vermogen om te handelen’ of
‘bekwaambheid die weten en toepassen integreert’, die hij uit het werk van Michael
Polanyi, Ludwig Wittgenstein en Plato afleidt. Volgens Van Wijngaarden wordt
kennis steeds vaker gezien als geintegreerde bekwaambheid. In dit verband spreekt
hij over een, in het kader van dit stuk, interessant begrip van leren, dat naar mijn
mening tegelijkertijd goed weergeeft wat een leerproces is en in dit stuk zal worden

verstaan als de definitie van ‘een leerproces’:

“Leren kan worden gezien als het proces waarlangs mensen bekwaamheden
verwerven of ontwikkelen om bepaalde taken, functies of rollen te kunnen

vervullen”

Het blijft echter onduidelijk wat Van Wijngaarden met bekwaamheden bedoeld.
Bekwaamheden kunnen betrekking hebben op de meer instrumentele notie waarin
competenties, capaciteiten of geschiktheid een rol spelen. In opvatting van
bekwaamheden komen de tweede-orde vragen, zoals op pagina 24 uiteengezet, in
het geheel niet aan de orde. Maar ook het in staat zijn tot het uitvoeren van bepaalde
deskundigheid, kundigheid, bedrevenheid, kennis, scherpzinnigheid en
vakmanschap kan met bekwaamheid aangeduid worden. Hierin kunnen, mijn
inziens, de tweede-orde vragen wel aan de orde komen. Nieuwe inzichten kunnen zo

gebruikt worden om deze zelfde taken, functies of rollen te vervullen. Ook ziet men

43



dat leerprocessen op verschillende manieren vorm kunnen krijgen. Maar het gaat
altijd om processen die een langdurige verandering tot stand brengen. Illeris (2003)

onderscheidt dan ook drie dimensies van leerprocessen:

1. Cognitieve dimensie - gericht op het bereiken van betekenisvolle
(veelzeggende en zinvolle) inhoud waarbij het opnemen van die inhoud
centraal staat. Dit is van invloed op het denken en interpreteren.

2. Emotionele dimensie — waarin gevoelens, emoties en motivaties,
voorwaarden en uitkomsten in beeld komen. Hier is de mentale balans van
belang.

3. Sociale dimensie - externe interactie wordt hier zichtbaar. Participatie,
communicatie en codperatie zijn hier een voorbeeld van. Het draait daarbij
om de persoonlijke integratie in de maatschappij met betrekking tot het

sociale aspect.

Vanwege de organisatorische insteek binnen dit stuk, is het belangrijk te kijken naar
de verbinding tussen een individueel leerproces en een leerproces binnen de
organisatiecontext? Het blijkt problematisch om precies het verschil aan te geven
tussen individueel leren en leren van een organisatie. Dit houdt vooral verband met
of het slechts individuen zijn die binnen organisaties leren, of dat organisaties
cognitief vermogen hebben. Niettemin staat het leren van de organisatie, naar mijn
mening, in nauw verband met het individuele leren van medewerkers. Naar mijn
mening volstaat te zeggen dat individueel leren en het leren van een organisatie
hetzelfde zijn, in de zin dat zij dezelfde fases van informatieverwerking erop na
houden, namelijk het verzamelen, analyseren, abstraheren en het vasthouden van
informatie. Een belangrijk verschil echter, is dat de overdracht van informatie en
kennis binnen organisaties via verschillend personen en afdelingen verloopt. Dit
betekent in feite dat er samen met anderen kennis wordt ontwikkeld. Dit komt
overeen met wat Weggeman (2002) stelt omtrent collectief leren. Dat vindt volgens
Weggeman plaats wanneer men individueel of interactief bezig is om, binnen

hetzelfde domein, kennis te ontwikkelen en te delen. Zo is er sprake van een /erende

44



organisatie wanneer collectief leren aan de orde van de dag is en dit leren binnen
een organisatie gericht is op het verbeteren van het doel (of ideaal) van de
organisatie (Weggeman, 2000). Hoe vaak dit leren voor moet komen is echter niet
duidelijk. Ook het individuele aspect dat Weggeman, binnen collectief leren,
benoemt roept vraagtekens op. Hoe kan men collectief leren wanneer iemand
individueel kennis ontwikkelt (en deze deelt)? Echter, in dit samen ontwikkelen van
kennis zie ik het voordeel dat deze kennis geinternaliseerd wordt. Hierdoor zal het
voor een langere periode relevant blijven en is het overdraagbaar binnen nieuwe
domeinen. Nadeel van een dergelijke aanpak op het gebied van leren is dat deze
vorm van leren alleen ontstaat binnen een zeer intensieve en sterke leeromgeving.
Deze leeromgeving in stand houden kan veel inspanning, toewijding en moeite
kosten waardoor dit kostbaar is voor organisaties. Het is niet gemakkelijk om zulke
krachtige leeromgevingen te verwerkelijken. Het komt echter wel overeen met het
verbinden van individuele leerprocessen aan de organisatiecontext, waarin

individueel en collectief leren worden samengebracht.

Het belang van dialoog bij leerprocessen wordt expliciet behandeld door Schein
(1994). Hij stelt dat het uitwisselen van ideeén en de wisselwerking van houdingen,
manieren en opvattingen als een interactieproces plaats vindt dat zich in de dialoog
volstrekt. Zo wordt informatie omgezet in betekenisvolle kennis. Een echte dialoog
biedt mogelijkheden om deze aspecten van het interactieproces te faciliteren. Een
dergelijk (leer)proces maakt het mogelijk dat (nieuwe) gedeelde normen en
waarden, gezamenlijke kennis en de interactiepatronen worden ontwikkeld. Op
deze manier kennis delen wordt daarentegen pas interessant wanneer mensen met
verschillende achtergronden, disciplines, gewoontes et cetera gezamenlijk
vraagstukken oppakken die van belang zijn voor de organisatie. De verschillen
tussen mensen kan een blokkade vormen voor het uitwisselen van kennis, maar is
tegelijkertijd ook een vereiste om via mentale modellen (Senge, 2006) kennis uit te
wisselen. Mentale modellen zijn onder andere beelden en veronderstellingen die in
de mens liggen ingebed. Zij bepalen wat we zien en wat we doen. Wanneer op dit

niveau kennis kan worden uitgewisseld leidt dit tot verdieping en doorbraken in het

45



denken - er wordt zo van elkaar geleerd. Het is echter wel van belang dat een
verandering in denkkaders of mentale modellen samengaat met een verandering in
gedrag. Men moet ook handelen naar deze nieuwe manieren van denken (Hedberg
en Wolff, 2001). Een groep behandelt vraagstukken met het idee om de kennis die
hierbij ontstaat toe te passen binnen nieuwe situaties. Volgens Coenders (2005)
gaat het ontstaan van kennis hand in hand met het ontstaan van relaties ‘over

bestaande grenzen’. Dit kan volgens hem alleen:

“Wanneer praktijkvraagstukken centraler komen te staan en
aangrijpingspunten vormen voor het structureren van leerprocessen in

communities”

Naar mijn mening kan het begrip community begrepen worden als een groep van
individuen die zich verenigen op dezelfde tijd en plek (bijvoorbeeld ook een virtuele
gemeenschap). Oftewel, een groep individuen die varieert in grootte en omvang,
waar gemeenschappelijke belangen, waarden, problemen, meningen en
verwachtingen centraal staan, maar niet altijd gelijk zijn. Ook professionals binnen

organisaties vallen binnen deze omschrijving.

Kolb (1984) concludeert dat in leerprocessen twee bewegingen bestaan. Een
beweging waarbij men (informatie) registreert (theorie) en een beweging waarbij
men interpreteert (ervaring). Twee zeer verschillende bewegingen, die wanneer zij
samenkomen veel weg hebben van wat Schein het interactieproces noemt. De al
aanwezige kennis en ervaringen wordt binnen dit interactieproces zodanig
geherformuleerd, dat dit het eigenlijke leerproces is. Kolb (1984) deed onderzoek
naar verschillende manieren van leren en onderscheidde daarbij vier verschillende
leerstijlen, namelijk ervaren, reflecteren, conceptualiseren en experimenteren. Deze
vier leerstijlen beschrijft Kolb als fasen in een leerproces (zie figuur 1). Wel is het
van belang de hele cirkel te doorlopen om te kunnen spreken van een leerproces. In
de cirkel staan dus zowel de verschillende fasen in een leerproces, als de

verschillende typen die iemand kan zijn (dromer, denker, beslisser, doener). De

46



fases bestaan uit:

1. Ervaren: nieuwe ervaringen concreet maken

2. Reflecteren: vanuit nieuwe ervaringen observeren, beschouwen en
overdenken

3. Conceptualiseren: observaties in (nieuwe) logische theorieén omzetten

4. Experimenteren: aan de hand van de vastgestelde theorieén beslissingen

nemen en problemen oplossen.

Deze fases herhalen zich continu en volgens Kolb is er dan ook sprake van een
cyclisch leerproces. Kolb stelt dat om effectief te kunnen leren, alle vier de fases, in

welke volgorde dan ook, doorlopen dienen te worden.

ervaren

DOENER DROMER

experimenteren reflecteren

BESLISSER DENKER

conceptualiseren

Figuur 1. De leerstijlen van Kolb

Kolb (1984) laat zien dat het bewust zijn van de reeds aanwezige kennis en ervaring
belangrijk is bij het ontstaan van een leerproces. Nieuwe kennis dient enige

verbinding te hebben met de al aanwezige kennis. Dit betekent dat deze al

47



aanwezige kennis, als het ware, eerst moet worden ‘geactiveerd’ voordat nieuwe
kennis kan worden opgenomen en de oude kennis kan worden geherformuleerd,
oftewel kan worden vernieuwd en verbeterd. Toegepast binnen organisaties
betekent het delen van ervaringen, houdingen en opvattingen, dat het
referentiekader van een professional veranderd wordt. Het ontstaan van kennis
door relaties over bestaande grenzen, zoals Coenders (2005) daar over spreekt,
toont een gelijkenis met het delen van deze aspecten. Dit delen van ervaringen,
houdingen en opvattingen en het veranderen van het referentiekader komt naar
voren binnen de dialoog. Gekeken vanuit de behandelde literatuur kan worden
opgemerkt dat dit idee van delen gelijkenissen vertoont met een leerproces. Het
maken van een koppeling van leerprocessen met het Socratisch gesprek echter,
waarin de dialoog centraal staat, zal verder worden besproken in het volgende
hoofdstuk. De definitie van /eerprocessen en de overeenkomst van Kolb omtrent de
bewegingen die daarbinnen plaats vinden staan, mijn inziens, in relatie tot leren met
het oogmerk om te verbeteren en vernieuwen. Dit raakt aan de drie vormen van
leren die auteurs als Argyris en Schon (1978) en Swieringa & Wierdsma (1992)
onderscheiden. Zij noemen deze vormen single-, double- en triple loop learning.
Deze vormen van leren hebben alle drie te maken met de wijze waarop mensen, al
dan niet in organisaties, leren. Single loop learningis voornamelijk gericht op het
oplossen van problemen. Zij heeft dan ook de meeste overeenstemming met de
instrumentele rationaliteit die in paragraaf 2.3.1 is besproken. Binnen de
organisatiecontext wordt invulling gegeven aan single loop learning doordat zij
stuurt op het realiseren van doelen en het verbeteren van (nieuw) ontstane
problemen. Effectiviteit - zeer instrumentalistisch - is dan ook de uitkomst van
single loop learning. Een veranderende aanpak om probleemsituaties op te lossen
staat centraal bij double loop learning. Het gaat erom waarom een probleem is
ontstaan, het oplossen daarvan en het in het vervolg voorkomen. De mentale
modellen (Senge, 2006), veronderstellingen, waarvan individuen gebruik maken om
een vraagstuk te behandelen, en eventueel te voorkomen of veranderen. Argyris en
Schon zien hierin de verbondenheid van leerprocessen en de handeling van

individuen waardoor er vernieuwing plaats vindt binnen organisaties. Omdat de

48



organisatie uit individuen bestaat en zij door de veranderende aanpak leren, leert de
organisatie zo stellen Argyris en Schon. Het zogenaamde ‘leren leren’ is dan ook van
belang bij triple loop learning. Er ontstaat een herbezinning van eigen principes
waarin aspecten van het zelf en de organisatie worden bevraagd. Dit kunnen vragen
omtrent de missie en identiteit van iemand, of van de organisatie zijn (Swieringa &
Wierdsma, 1992). In het model van Bateson (2000), dat betrekking heeft op
veranderen door middel van leren en inzicht verkrijgen in eigen en andermans
vooronderstellingen, zijn zes niveaus van leren weergegeven. De niveaus kunnen
elkaar wederzijds beinvloeden. Deze beinvloeding kan versterkend alsook
beperkend werken, maar uitgangspunt is dat hoe hoger het niveau zich bevindt, hoe

duurzamer het effect.

Missie

ldentiteit

Overtuigingen

Vaardigheden

Gedrag

Omgeving

Figuur 2: Niveaus van leren van Bateson

49



Toegepast op de individueel- en organisatorisch niveau ziet men dat het hoogste
niveau in het model van Bateson de missieis (zie figuur 2). Daarbij gaat het om de
zin van de organisatie. Vragen omtrent wat de missie betekent, wat de meerwaarde
van de missie, en zo meer is. /dentiteit daarentegen is de persoonlijke motivatie van
waaruit mensen leren en werken. ‘Wie ben ik? is een vraag die bij /identiteit past.
Maar ook de vraag omtrent de drijfveren van iemand. Daarbij gaat het om de kracht
van een individu en de kern van die persoon. Het waarom en de achterliggende
waarden en normen staan centraal binnen overtuigingen en waarden. Hoe kun je de
situatie beinvloeden? Binnen het niveau van vaardigheden gaat het om het
realiseren van doelen en de vaardigheden die je daarbij nodig hebt. Vragen over wat
kan en op welke manier zijn daarbij van belang. Gedragheeft te maken met hoe men
een situatie kan beinvloeden maar ook wat en hoe men iets doet, en hoe dat
waarneembaar is van anderen. Wat doe je in een bepaalde situatie en hoe zijn
daarbij van belang. Het niveau van omgeving gaat vooral om de context - waar
speelt het zich af, met wie maar ook wanneer is belangrijk. Wanneer we het model
van Bateson betrekken op het single-, double- en triple loop learning toepassen, dan
ziet men dat triple loop learning betrekking heeft op het niveau van identiteit
binnen het model van Bateson. Het niveau van overtuigingen komt naar voren
binnen het double loop learning van Argyris en Schon. Het niveau van gedrag en
vaardigheden staat op deze manier in relatie met single loop learning. Deze relaties
zijn van belang omdat hierdoor aangegeven kan worden welke invloed bepaalde
vormen van leren hebben op organisaties en individuen. Daarom is het interessant
om te onderzoeken welke vormen van leren worden gerealiseerd met het Socratisch
gesprek. In hoofdstuk drie zal dit door middel van de interviews omtrent het

gebruik van het Socratisch gesprek binnen organisaties dan ook naar voren komen.

Naast de relatie tussen Argyris en Schon en Bateson op het gebied van leren is, in de
beantwoording van de vraag wat bedoelen we met leerprocessen?, door middel van
verschillende auteurs de link gelegd tussen leren en leerprocessen. In de voorbije
paragraaf is naar voren gekomen dat leren altijd en overal plaats vindt en dat dit

leren op zowel een individueel niveau, als op een sociaal niveau gebeurt. Dit sociale

50



niveau heeft betrekking op het leren in groepsverband, in samenspraak en in
samenwerking met anderen. Overigens is uit de voorbije paragraaf duidelijk
geworden dat leren belangrijk is binnen de economie van vandaag de dag. Echter is
dat vanzelfsprekend niet het enige aspect dat van invloed is. Zaken zoals flexibiliteit,
kwaliteiten en innovatie zijn ook essentieel voor individuen en organisaties omdat
zij met deze kwaliteiten kunnen concurreren. Een nadeel van leren binnen de
organisatiecontext is dat dit alleen gerealiseerd kan worden wanneer er een sterke
leeromgeving bestaat. Deze leeromgeving kost veel inspanning om te
bewerkstelligen en in grotere mate om deze leeromgeving in stand te houden.
Vanuit de literatuur is in deze paragraaf naar een definitie gezocht van
leerprocessen. Door middel van verschillende auteurs die allen hebben geschreven
over leren en/of leerprocessen is dit gelukt. In deze thesis zal namelijk het begrip
leerproces gedefinieerd worden als “het proces waarlangs mensen bekwaamheden
verwerven of ontwikkelen om bepaalde taken, functies of rollen te kunnen
vervullen”. Deze definitie wordt ontleent aan Van Wijngaarden (2009). Dit
impliceert dat het ontwikkelen of verwerven van bekwaamheden uit een fase
bestaat tussen het initiéren en het afronden van een ‘ontwikkeling’. Het is daarbij
een samenstel van activiteiten om een input om te zetten in een output. Dit komt
overeen met de twee bewegingen binnen leerprocessen die Kolb onderscheidt,
namelijk de beweging van registreren en interpreteren. Of het Socratisch gesprek dit
proces faciliteert zal bestudeert worden binnen de volgende paragraaf. Hetgeen
onderzocht is omtrent leren en leerprocessen zal namelijk in paragraaf 2.5 verder
worden gekoppeld aan de vraag of het Socratisch gesprek gelijkenissen vertoont
met wat onder een leerproces verstaan wordt, om als zodanig te worden

bestempeld.

2.5. Het Socratisch gesprek en leerprocessen

In deze paragraaf zal, gebruikmakend van diverse literatuur, onderzocht worden of
het Socratisch gesprek gelijkenissen vertoont met leerprocessen. In de voorgaande
paragraaf hebben we kunnen lezen dat werken steeds meer het karakter van leren

krijgt. Volgens Drucker (1999) is de mate waarin een professional slaagt om met

51



zijn kennis en kenniscreatie waarde toe te voegen aan producten, diensten of
werkprocessen, bepalend voor de waarde van diezelfde professional. Door het
vinden van (vindingrijke) oplossingen voor vraagstukken en te leren neemt de
meerwaarde van een professional toe binnen de organisatiecontext. Of zoals
Drucker (1999) formuleert, “Jeren en vernieuwen zijn onlosmakelijke onderdelen

van het werk van een ‘kenniswerker””.

Bolhuis en Simons (2011) hebben het over vier vormen van leren naar de aard van
leerprocessen die in de (organisatie)praktijk door elkaar lopen en elkaar aanvullen.

Deze vier vormen zijn:

Leren door directe ervaring

Leren door sociale interactie

Leren door theorie

Leren door kritische reflectie

Van de vier vormen van leren die Bolhuis en Simons (2009) onderscheiden, heeft
het Socratisch gesprek de meeste overlap met /eren door kritische reflectie en leren
door sociale interactie. In laatstgenoemde vorm van leren staat actieve interactie
tussen mensen centraal. Men leert met, van en door elkaar. Dit komt overeen met de
condities die het Socratisch gesprek creéert volgens Knezic et al. (2010). Het
Socratisch gesprek biedt volgens hen condities voor het leren met en van anderen.
Wanneer dit echt zo is, valt het echter nog te bezien of hier ook leerprocessen in het
spel zijn, omdat dan nog moet blijken of de informatie wordt omgezet in
betekenisvolle kennis. Het kan bijvoorbeeld voorkomen dat het leren dat plaats
vindt geen meerwaarde heeft voor het individu en/of de organisatie, maar wel

binnen andere aangelegenheden.

In de vorige paragraaf hebben we kunnen zien dat leren niet alleen een individueel

proces is maar dat ook het sociale proces meespeelt, waarin overigens sociaal

52



gedeelde betekenissen van belang zijn. Zoals in paragraaf 2.2 is aangegeven wordt
het doel van het Socratisch gesprek, om praktische en theoretische kennis te
verkrijgen over hoe we zouden moeten leven en hoe de wereld is (Karlsson, 2001),
als één van de belangrijkste karakteristieken van het Socratisch gesprek beschouwd.
Dit doel brengt, naar mijn mening, de elementen van betekenisgeving en de sociaal
gedeelde betekenissen binnen leerprocessen tot stand. Leren door sociale interactie,
zoals weergegeven door Bolhuis en Simons, kan door middel van samenwerken,
discussie en dialoog. Bij de dialoog, de basis van het Socratisch gesprek, gaat het om
het samen verkennen en zoeken naar (vindingrijke) oplossingen, benaderingen en
ideeén. Hierin ziet men het uitwisselen van ideeén, de wisselwerking van
houdingen, manieren en opvattingen, waar Schein (1994) over sprak, terug. In dit
interactieproces gaat het mijn inziens niet alleen om het individuele verloop van
deze aspecten, maar ook hoe zij in relatie staan met de organisatie als entiteit. Het
uitwisselen van ideeén en zo meer, van individuen kan de organisatie als geheel
helpen te verbeteren. Leren door kritische reflectie komt tot stand door zichzelf en
elkaar te bevragen (Bolhuis & Simons, 2011). Ook in het Socratisch gesprek zie je dit
naar voren komen. Hierin beweegt men zich van het schijnbaar zekere, naar het
onzekere - de individuele vooroordelen worden bevraagd. Vanuit het individuele
beweegt men zich naar het gezamenlijke van de grondbeginselen - gezamenlijke
reflectie. Het leren door Aritische reflectie is bij het Socratische gesprek een leren
door individuele en sociale (gezamenlijke) reflectie. Daarnaast wordt binnen het
Socratisch gesprek grote hoeveelheden informatie gecombineerd en
geinterpreteerd. Zo wordt gepoogd vraagstukken weloverwogen te behandelen. Bij
het behandelen van vraagstukken staan, zowel binnen het /eren door sociale
interactie en leren door kritische reflectie alsook binnen het Socratische gesprek,
het samen evalueren en bevragen van de al aanwezige kennis, ideeén, standpunten
en gewoonten centraal. Het gaat hier niet alleen om het evalueren en bevragen van
jezelf, maar ook van degenen uit de omgeving, bijvoorbeeld het team. Naar mijn
mening is het Socratisch gesprek een illustratie van communicatie, die een appel
doet om zowel vrijuit alsook gelijkwaardig de dialoog te voeren. Daarin ligt besloten

dat men elkaar moet helpen te evalueren en elkaar moet ondersteunen bij het

53



articuleren van opvattingen en stellingnames. Daarnaast dient men gezamenlijk te
overdenken welke consequenties die opvattingen en stellingnames hebben.
Hierdoor verschilt het Socratisch gesprek op een wezenlijke manier van andere
gespreksvormen zoals het intervisiegesprek of een debat die vaak binnen
organisaties worden toegepast. In deze gespreksvormen staat vaak slechts één
vraagstuk en het oplossen van dat specifieke vraagstuk centraal. Mijn inziens
vertoont het Socratisch gesprek op deze manier van combineren en interpreteren
van informatie gelijkenissen met leerprocessen. Volgens Dixon zijn leerprocessen
van betekenis bij onder andere het selecteren, opnemen, verwerken en het
betekenis geven aan informatie (Dixon, 1994). Naar mijn mening brengt regressieve
abstractie, die als belangrijke karakteristiek van het Socratisch gesprek is genoemd,
dit selecteren, opnemen, verwerken en betekenis geven aan informatie tot stand. Via
het steeds terugvragen, naar onder andere vooronderstellingen van de deelnemers,
binnen het Socratisch gesprek ontstaat er zo een structuur om kritisch na te denken.
Zoals we eerder hebben gelezen is het verwerven van bekwaamheden hoe het
leerproces, met behulp van Van Wijngaarden (2009), in deze thesis is gedefinieerd.
Het gaat er binnen het Socratisch gesprek onder andere om dat betekenis, kennis en
waarden interpersoonlijk kunnen worden ontwikkeld. Dit ontwikkelen speelt zich
naar mijn mening af binnen hetzelfde domein als het verwerven van

bekwaamheden.

Het aannemen van een - in alle opzichten - kritische houding ten aanzien van
vraagstukken kan ervoor zorgen dat er ruimte voor dialoog ontstaat. Het in twijfel
trekken en vernieuwen van vanzelfsprekendheden is onderdeel van die kritische
houding. Wanneer men voortdurend een kritische houding aanneemt, of alert is op
het stellen van de juiste vragen zoals in het Socratisch gesprek, worden niet alleen
vanzelfsprekendheden bevraagd, zij worden tegelijkertijd expliciet, binnen het
domein van diezelfde omgeving. Binnen het Socratische gesprek wordt namelijk
reeds aanwezige kennis gedeeld waardoor verantwoording ten aanzien tot die
vanzelfsprekendheden kan worden genomen in de toekomst. In het verlengde van

de besproken kritische houding is wat Davey in haar artikel Creative, Critical and

54



Caring Engagements: Philosophy through Inquiry (2005) met betrekking tot het
Socratisch gesprek noemt interessant. Zij stelt dat het Socratisch gesprek te maken
heeft met een proces van, wat zij noemt, ‘ontleren’. Hierbij trekt men systematisch
de eigen overtuigingen in twijfel. Zo is men beter in staat om bewust te worden van
vooronderstellingen en principes die ten grondslag liggen aan de (oude)
overtuigingen. In dit verband is het belangrijk op te merken dat iemand die in staat
is voor zichzelf te denken, in staat zal moeten zijn, zijn diepste gevoelens, waarden
en identiteit in vraag te durven stellen en te herzien (Vansieleghem, 2010) Echter,
dit voor zichzelf denken is naar mijn mening binnen het Socratisch gesprek voor een
gedeelte ondergeschikt aan samen denken en het zoeken naar consensus.
Desalniettemin heeft het gezamenlijk naar voren brengen van verborgen kennis,
zoals dat in het Socratisch gesprek aan bod komt, ook een gelijkenis met de
kritische, systematische twijfel die onder andere terug is te zien in het /eren door
kritische reflectie. Het ‘ontleren’ van Davey wordt zo een proces waarin individuele
informatie wordt omgezet in betekenisvolle kennis voor allen. In dit proces wordt er
gezamenlijk kennis gecreéerd. Het Socratische gesprek verschaft dan ook een
cooperatief groepslerende context die zich richt op de dialoog en activiteiten die
gericht zijn op samenwerken. In dit domein kan denken worden gedeeld,
onderzocht en worden vernieuwd, oftewel geherformuleerd. Deelnemers aan het
Socratisch gesprek worden zo aangespoord om gezamenlijk te leren. Dit vindt plaats
door actief naar anderen te luisteren, de ideeén van anderen te interpreteren en het
reflecteren op meningen en perspectieven van anderen door middel van het eigen
denken en dat van anderen. Zo wordt individueel en collectief leren samengebracht,
de condities creéert om te leren en wel op een dusdanige manier dat het Socratisch

gesprek karakteristieken van een leerproces ontwikkelt.

Het aspect van het voeren van dialoog, het hebben van denkgesprekken, dat het
Socratisch gesprek behelst is een complexe activiteit waarin ideeén worden
gevormd en perspectieven worden verbreed en geherformuleerd. Deze complexheid
hebben we ook gezien bij Schein (1994) die dialoog bestempeld als een leerproces

waarin het mogelijk wordt dat (nieuwe) gedeelde normen en waarden,

55



gezamenlijke kennis en de ontwikkeling van interactiepatronen worden ontwikkeld.
In het Socratisch gesprek wordt er binnen die dialoog terug gevraagd naar de
vooronderstellingen van de deelnemers aan het Socratisch gesprek, waarbij een
syllogistische structuurvan het denken ontstaat. Het herformuleren van de al
aanwezige kennis en ervaringen is volgens Schein het eigenlijke leerproces. Hieruit
blijkt dat het Socratisch gesprek condities creéert om te leren, dat als belangrijke
karakteristiek van het Socratisch gesprek is benoemd. In de notie die Kolb (1984)
heeft van kennis delen en leerprocessen zie je dit bij benadering op dezelfde wijze.
Het samen komen van de bewegingen van het registeren van informatie en het
interpreteren is volgens Kolb in wezen het leerproces. Zoals reeds naar voren is
gekomen beschouwd Kolb de herformulering van de al aanwezige kennis en
ervaringen als het eigenlijke leerproces. Zonder systematische reflectie tijdens het
Socratisch gesprek, dat als één van de belangrijke karakteristieken van het
Socratisch gesprek is opgevat, vindt die herformulering in mindere mate plaats.
Wanneer men kijkt naar de leercyclus van Kolb ziet men daarnaast sterke
overeenkomsten met de stadia die binnen het Socratisch gesprek doorlopen
worden. Maar een één op één verwantschap tussen beiden kan men niet

achterhalen.

56



concreet
ervaren

DOENER DROMER

experimenteren \lreﬂecteren
actief passief

BESLISSER DENKER

conceptualiseren
abstract

Figuur 3. De leerstijlen van Kolb

Kolb (1984) ontwikkelde zijn leercyclus op het gebied van efficiént leren en
duurzame gedragsverandering. Ondanks deze achtergrond zie je dat de fasen die in
de cyclus van Kolb centraal staan, overeenkomsten vertoond met het verloop van
het Socratisch gesprek zoals deze door Jos Kessels, Erik Boers en Pieter Mostert is
beschreven in hun boek Vrije ruimte, filosoferen in organisaties (2002). De cyclus
loopt van concrete ervaringen en reflectieve observatie, naar het formuleren van
begrippen en generalisaties, en weer terug naar concrete ervaringen. Globaal
worden in de cyclus van Kolb dezelfde stadia doorlopen als binnen het Socratisch
gesprek. De vier aspecten uit de cyclus van Kolb lopen door elkaar en vullen elkaar
aan. Concreet ervaren duidt op directe, daadwerkelijke en ook emotionele
ervaringen in de werkelijkheid zoals deze ook naar voren komen in het Socratisch
gesprek. Daar wordt om voorbeelden uit eigen ervaring gevraagd, waarin de
uitgangsvraag speelt. Reflecteren heeft betrekking op het nadenken over de
waargenomen werkelijkheid vanuit verschillende perspectieven. Deze fase is

verwant met de gevraagde verplaatsing van de deelnemers in het ingebrachte

57



voorbeeld en staat in relatie met het reflectieve aspect binnen het Socratisch
gesprek. Hierin gebeurt dit gezamenlijk. Het betreft het ontwikkelen van begrippen
en om het formuleren en onder woorden brengen van ideeén, principes en
theorieén. Het abstract conceptualiseren behelst het omzetten van gemaakte
observaties in begrijpbare theorieén. In het Socratisch gesprek lijkt dit op het
bevragen van de motieven van degene die het voorbeeld inbrengt en het
terugkoppelen van die antwoorden naar de uitgangsvraag. Daarnaast heeft het
toetsen van de rechtvaardigingen in het Socratische gesprek een overeenkomst met
het principe van conceptualiseren dat Kolb aanhaalt. Het actief experimenteren
behelst het testen van concepten in nieuwe situaties en het toepassen van abstracte
principes, ideeén en theorieén in de werkelijkheid. Dit ziet men terugkomen binnen
het Socratisch gesprek wanneer men de essentie van het gesprek wil vatten en op
zoek gaat naar de consensus over rechtvaardigingen en kernbeweringen.
Desalniettemin wordt men niet door ervaring wijs, hoewel ervaring wel van
betekenis is bij leren. Het Socratisch gesprek gaat uit van een vragend, redenerend,
argumenterend zoekende en eisend gesprek. Het Socratisch gesprek is in deze

relatie dan ook vooral nadenken.

Soortgelijke noties van leren en leerprocessen zoals die in het werk van Kolb naar
voren komen zijn overigens ook bij Nonaka & Takeuchi (1995) en Senge (2006) te
vinden. Beiden stellen dat kennis delen met de groep van groot belang is. Het
gebruik maken van afzonderlijk talent en het nuttig maken van individuele kennis in
groepsvorm speelt dus niet alleen een grote rol binnen het Socratisch gesprek. Ook
binnen het idee van leerprocessen is het samen leren van elkaar van betekenis.
Daarbij gaat het om het kritisch onderzoeken van de betekenis en belang van die
kennis die zich buiten het eigen kenvermogen bevindt. Want alleen het zoeken naar
consensus, dat een rol speelt binnen het Socratische gesprek, is geen leerproces. De
interactie tussen eigen kennis en die van de ander staat echter centraal in het
Socratisch gesprek, waarbij het gaat om het gezamenlijke leren waarin het

beinvloeden en veranderen van elkaar ertoe doen. De mogelijkheid van een

58



leerproces om (nieuwe) gedeelde normen en waarden, gezamenlijke kennis en
interactiepatronen te ontwikkelen staat hiermee in direct verband. Deze interactie
toont niet alleen een gelijkenis ten opzichte van leerprocessen voor het individu,
maar ook voor het team en de organisatie. De interactie, zoals die hier wordt
omschreven, heeft grote overeenkomsten met het co6peratieve onderzoek naar
aannames dat als belangrijke karakteristiek van het Socratisch gesprek wordt
beschouwd. Bij die interactie is het zeer belangrijk dat het gezamenlijk leren,
beinvloeden en veranderen van elkaar een continu proces is van dialoog,
communicatie en codrdinatie. Want net zoals water troebel wordt en er niks meer in
kan leven wanneer het stil staat, geldt dit ook voor het gezamenlijk leren. Zo wordt
er voor gezorgd dat nieuwe kennis blijvend kan opbloeien. In deze relatie moet
worden opgemerkt dat het Socratische gesprek geen leermethode an sich is. De
Socratische methode kunnen we vooral begrijpen als de methode of de werkvorm
die de procedures voor het beoordelen van het denkproces vooropstelt
(Vansieleghem, 2010). Het Socratisch gesprek is hierin een beweging van het
denken van de mens als vrije, autonome persoon zelf. Daarbij moet de dialoog, die
inherent is aan het Socratische gesprek, op twee manieren worden begrepen. Naar
mijn mening heeft het denken ten eerste in wezen de vorm van een
gedachtewisseling van jezelf met jezelf. Tijdens het denken bespreken we voor- en
nadelen en gaan we individuele, persoonlijke, denkstappen na. Dit is in principe de
aard van een monoloog. Het denken gaat echter altijd gepaard met een (sociale)
interactie van buitenaf, en is daarmee ten tweede dialogisch van aard. Dit dialogisch
aspect begrijp ik als een handelen, dat overeenkomsten vertoont met hoe Arendt dit
beschrijft in haar boek Vita Activa (2000); dit handelen betekent vrijheid. En
vrijheid betekent handelen. We kunnen daarom onze vrijheid enkel ervaren in de
interactie, oftewel het denken, met anderen. Begrepen in samenspel met het
Socratisch gesprek is het dialogisch aspect namelijk niet slechts een gezamenlijk
denkproces, het heeft tegelijkertijd de vorm van handelen. Want binnen het
Socratisch gesprek is men serieus en grondig met elkaar in gesprek. Hiermee wordt
beoogd ‘de waarheid’ te vinden. Er wordt getracht door middel van het

denkvermogen te begrijpen hoe de wereld wezenlijk is om binnen die werkelijkheid

59



te bepalen hoe de verhoudingen liggen. Dit gebeurt om antwoorden te vinden op
uiteenlopende vraagstukken. En dit kan niet anders dan door te handelen. Zo is de
dialoog binnen het Socratisch gesprek en de vragen die daar worden gesteld een
goede methodische vorm om het onuitgesprokene en het verborgene onverbloemd
en expliciet te maken en ervaringen en kennis met elkaar te delen (Knezic et al.
2010). Dit gebeurt door middel van het denkvermogen en denkproces dat van
belang is binnen het begrijpen van de werkelijkheid. Zo wordt tijdens het Socratisch
gesprek onder andere gereflecteerd, worden er connecties gemaakt tussen
verschillende ideeén en inzichten onderzocht en verscherpt. Om te reflecteren dient
er echter wel een veilig klimaat te zijn waarin het Socratisch gesprek plaats vind.
Ook de vrije ruimte speelt hierbij een rol. Het Socratische gesprek is namelijk de
plek waar je de vrijheid hebt om na te denken. Feiten, inzichten, meningen en
opvattingen worden hier gedeeld. Volgens Sprenger (2002) bevat reflecteren een
sterke sociale component. Onder andere door deze onderlinge betrokkenheid
kunnen echte leerprocessen met elkaar worden gerealiseerd en worden
onderhouden. Echter, het Socratisch gesprek op zich is geen leerproces. Slechts de

dialoog binnen Socratische gesprekken kunnen leiden tot leerprocessen.

In paragraaf 2.4 is naar een definitie gezocht van leerprocessen, namelijk het proces
waarlangs mensen bekwaamheden verwerven of ontwikkelen om bepaalde taken,
functies of rollen te kunnen vervullen (Van Wijngaarden, 2009). De opmerking van
Drucker (1999) uit het begin van deze paragraaf, “/eren en vernieuwen zijn
onlosmakelijke onderdelen van het werk van een ‘kenniswerker”, heeft duidelijk
een verbinding met de opvatting van Jos Kessels (1997) dat het Socratische gesprek
een methode is om verbanden te maken en generalistische kennis tot stand te
brengen om zo met elkaar in gesprek te komen. Het verwerven van praktische en
theoretische kennis houdt daarbij verband met leren en het tot stand komen van
leerprocessen, maar het Socratische gesprek op zichzelf staat daardoor nog niet
gelijk aan een leerproces. Daarnaast kan worden opgemerkt dat wat voor Nelson
(2007) als het fundament van het Socratisch gesprek geldt, namelijk regressieve

abstractie, ook de basis legt voor het leren dat door middel van het Socratisch

60



gesprek bewerkstelligd wordt. Knezic et al. (2010) benoemen dan ook dat het
Socratisch gesprek een aantal condities realiseert voor leren met en van elkaar. Dit
bepaalt echter nog niet dat het Socratisch gesprek als leerproces gedefinieerd kan
en mag worden. Uit de vergelijking van de belangrijkste aspecten van het Socratisch
gesprek en leerprocessen, komt desalniettemin naar voren dat de relevantie en
bruikbaarheid van de Socratische gespreksvorm binnen organisaties eruit bestaat,
dat het Socratische gesprek (organisatorische) vraagstukken met behulp van
persoonlijke kennis behandelt. Daarnaast stelt deze gespreksvorm onder andere de
ideeén en inzichten van de deelnemers aan het gesprek centraal. In samenhang met
het transformatieve karakter wordt hierdoor in groepsverband zeer consequent en
stabiel nagedacht, door middel van nieuwe kennis, over bijvoorbeeld
toekomstplannen die organisaties hebben die het Socratisch gesprek hanteren. De
basis van reeds aanwezige ideeén en kennis en het leren zouden zo samen vallen -
het leren vindt plaats tijdens het bespreken van die basis. Zo kan het Socratisch
gesprek in principe worden gebruikt voor het inzichtelijk maken van lastige, steeds
terugkerende praktijksituaties, voor het trainen van vaardigheden die een
effectievere manier van samenwerken kunnen bevorderen zoals vragen stellen,
onderzoeksthema’s afbakenen, opschorten van oordelen en onderzoeken van
meningsverschillen. Maar ook voor het onderzoeken van fundamentele kwesties,
zoals het doel van de organisatie en de vraag welke waarden leidend moeten zijn
voor organisaties. Starren (1999) maakt omtrent het samenvallen van de basis en

leren een treffende vergelijking met muziek:

“Wat daarmee wegvalt is de partituur. Het klassieke symfonieorkest met de
dirigent aan het hoofd maakt plaats voor het improviserende jazz-ensemble.

De muziek wordt tijdens het spelen gecomponeerd”

Wat in dit hoofdstuk is beschreven is hoofdzakelijk tot stand gekomen door het
bestuderen van literatuur en het verbinden van de voorgaande hoofdstukken
omtrent de begripsomschrijvingen en inhoudsbepalingen van Socratische

gesprekken en leerprocessen. Om te kunnen stellen dat het Socratisch gesprek een

61



bijdrage levert aan het ontstaan van leerprocessen, is naar mijn mening een
empirisch gedeelte nodig waarin deze vraag in relatie tot de praktijk wordt
behandelt. Want de ambitie van deze thesis is mede om te onderzoeken wat de
invloed is van het Socratisch gesprek binnen organisaties die met deze dialogische
methode werken of hebben gewerkt. Meer specifiek richt de thesis zich op de
bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties. Want
hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk gebruikt, wat wordt er geleerd, hoe
belangrijk is het geleerde en hoe (en in hoeverre) levert het Socratisch gesprek een
bijdrage aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties? Door middel van
een kleinschalig kwalitatief onderzoek onder organisaties, die Socratische
gesprekken binnen hun bedrijf hebben gevoerd, moet in dit stuk dan ook een
empirische voortzetting plaats vinden van het beantwoorden van de vraag of het
Socratisch gesprek leerprocessen binnen organisaties realiseert. Op deze manier
wordt er in deze thesis ook gehoor gegeven aan de oproep tot praktijkvoorbeelden
omtrent de invloed van het Socratisch gesprek binnen organisaties, zoals in de
introductie naar voren is gekomen. Maar ook aan de bijdrage en realisatie van
leerprocessen binnen organisaties. Want in de informatie uit de praktijk zit naar
mijn mening een enorme waarde verborgen; ervaringen en expertise delen om zo

innovatie, inzicht, kennis en vaardigheden te vergroten.

62



3. Hoe wordt het Socratisch gesprek in de praktijk ingezet?

In dit hoofdstuk wordt door middel van een achttal interviews, bekeken hoe het
Socratisch gesprek in de praktijk wordt ingezet. Deze interviews zijn gehouden
binnen organisaties die met het Socratisch gesprek werken, of hebben gewerkt.
Concreet betekent dit dat er onderzoek is gedaan naar (1) de invloed van het
Socratisch gesprek binnen organisaties en wat die invloed betekent binnen de
organisatorische context en (2) de manier waarop het Socratisch gesprek in de
praktijk wordt ingezet. Voor de vragen in die zijn gesteld binnen deze interviews is
gekozen omdat hiermee verwacht wordt te kunnen onderzoeken op welke manier
het Socratisch gesprek wordt ingezet en wat de bijdrage is van het Socratische
gesprek aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties. De interviews zijn
gehouden binnen vier organisaties die verspreid zijn over heel Nederland. De
organisaties bevinden zich in zeer verschillende sectoren, namelijk: overheid,
onderwijs, zakelijke dienstverlening, zorg en welzijn. De respondenten hebben allen
verschillende functies, bijvoorbeeld een hoofd Human Resource Management,
beleidsmedewerker en beleidsmedewerker/coach overheidsinstantie. Maar een
verschil in antwoorden tussen de sectoren is niet merkbaar. Hieronder worden de

resultaten uit deze interviews worden weergegeven:

Waarom heeft u het initiatief genomen om het SG toe te passen binnen de
organisatie?

Uit de gehouden interviews komen verschillende redenen naar voren om het
Socratisch gesprek te gaan gebruiken binnen de organisatie context. Een aantal keer
kwam naar voren dat het idee om het Socratisch gesprek in te gaan zetten uit
persoonlijke belangstelling en ervaring kwam. Echter, vaak is er wel een concrete
aanleiding binnen de organisatie om het Socratisch gesprek daadwerkelijk te gaan

voeren, zoals één van de respondenten aangeeft:

“Er bestonden discussies over de duurzame inzetbaarheid van medewerkers. In het
kader daarvan het introduceren van dingen zoals periodiek medisch onderzoek of

preventieprogramma’s”- respondent 1

63



Daarnaast werd aangegeven dat een andere communicatievorm binnen de
organisatie werd gezocht waarin op een andere manier de vragen behandelt
worden. Zoals wordt aangegeven door één van de respondenten gaat dit op een

andere manier:

“Wij zochten een originelere manier om als team te praten over wat onze visie is, of
waartoe wij eigenlijk op uit zijn als organisatie [...] Het Socratisch gesprek pakt een

hele andere route dan je normaliter gesprekken zou voeren”- respondent 3

Naast deze redenen ziet men dat er de motivering is om meer diepgang te bereiken
in de gesprekken die men nu met elkaar voert. Men merkte tijdens de Socratische

gesprekken dat mensen redelijk vrij worden in het vertellen wat zij vinden:

“Dit was een manier om zoveel mogelijk diepgang te bereiken. Door de structuur die
het Socratisch gesprek aanbrengt en de zogenaamde regels die daar aan vasthangen,

mensen zich beter voelen in het gesprek”- respondent 2

Bij één van de respondenten wilde men door het gebruik van het Socratisch gesprek

veel meer boven tafel laten komen:

“In een direct gesprek kun je namelijk duidelijker dingen zeggen. In deze organisatie
bestond de behoefte om het te hebben over de grote lijnen: Hoe doen we dingen?
Waar gaan we naartoe? Er was de behoefte om dat soort vragen te leren kennen en

te ontdekken” - respondent 1

Eén van de respondenten vond de regels juist belemmerend werken. De regels
binnen het gesprek werden als te gestructureerd bevonden. In het algemeen bestaat
wel de opvatting dat er op een andere manier word gecommuniceerd binnen het

Socratisch gesprek:

“Door de regels van het Socratisch gesprek ontstaat er een ander soort dialoog dan

normaal gesproken het geval is” - respondent 2

64



Binnen één van de organisaties is het Socratisch gesprek ingezet toen er veel onrust
bestond tijdens een fusie. De directie werd onder andere verweten dat zij te weinig
naar het personeel luisterde en de directie verweet op haar beurt dat het personeel
te weinig begrip had voor de te nemen, of reeds genomen, besluiten. Het Socratisch

gesprek was daarin een goed hulpmiddel:

“Deze vorm gaf veel meer vrijheid in de manier waarop een dialoog kon worden
opgezet [...] Wanneer men doorkrijgt hoe het gesprek kan lopen, voelt men zich

veilig genoeg om een open gesprek te voeren”- respondent 2

Hieruit blijkt al enigszins hoe het Socratisch gesprek wordt ingezet binnen de
organisaties waarin de respondenten werkzaam zijn. Echter, door het stellen van de

volgende vraag werd daar meer inzicht in gegeven.

Hoe is het Socratisch gesprek in uw organisatie gebruikt?

Respondenten geven aan dat het Socratisch gesprek is gebruikt bij gesprekken
tussen medewerkers, Raden van Bestuur, Ondernemingsraden, maar nog vaker een
combinatie van die groepen. Men noemt vaak in eerste instantie dat binnen deze
gesprekken de Socratische gespreksvorm helpt bij het leren luisteren naar elkaar.

En dat was iets wat vaak miste:

“In discussies en debatten wordt er niet geluisterd en dat wordt in een goed gesprek
wel gedaan. Dat is ontzettend belangrijk voor wat mensen met een gesprek doen. Als
er goed naar je geluisterd is, dat maakt dat je iets van zo’n gesprek meeneemt en
daar iets van onthoudt. Ook als je zelf je best hebt gedaan om te luisteren in een
gesprek, dan doe je daar meer mee dan wanneer dit het zoveelste werkoverleg is” -

respondent 1

Echter, het Socratisch gesprek is niet altijd onder die noemer gevoerd. Een aantal
keer werd aangegeven dat het begrip ‘Socratisch gesprek’ te vaag, te abstract of te
onduidelijk klonk. Op welke manier het Socratisch gesprek dan wel is ingevoerd of

aangekondigd is echter niet duidelijk geworden.

65



Wat is volgens u het voordeel van de Socratische gespreksvorm?

Over de voordelen van het Socratisch gesprek binnen de organisaties waar de
respondenten werkzaam zijn zegt men in het algemeen dat het helpt om een open
gesprek te voeren waarin men zich veilig voelt. De deelnemers kunnen op elkaar
reageren, en doen dat allen op dezelfde manier, namelijk met behulp van de regels
die gelden - ook de directeur die deelneemt aan het gesprek. Zo ontstaat er eenheid
in de te gebruiken gespreksvorm. Binnen het strenge kader van het Socratisch
gesprek kun je daar met je eigen gedachten invulling aan geven, zoals één van de

respondenten aangeeft:

“Doordat je de regels van het gesprek zo helder hebt, die maken het kader, maar
daarbinnen kun je het op je eigen manier invullen. Dat geeft de vrije ruimte voor een
ieder om het op zijn of haar ejgen manier in te vullen. Je creéert eigenlijk de vrije

ruimte in het gesprek”- respondent 3

Deze vrije ruimte kunnen we, mijn inziens, op dezelfde manier begrijpen als hoe
Kessels, Boers en Mostert (2002) hier over schrijven. Hierdoor komt iedereen aan
de beurt in de behandeling van een bepaald vraagstuk. Dat vindt één van de

respondenten een meerwaarde hebben:

“Normaliter is het denk ik zo dat degene die wat dominanter zijn toch wat
zichtbaarder zijn dan mensen die teruggetrokken zijn. Nu kwamen die anderen ook

aan de beurt. Dat vind ik een meerwaarde hebben” - respondent 3

Het lijkt daarom ook dat door middel van de openheid en directheid van
communicatie binnen het Socratisch gesprek een sfeer ontstaat die het delen van
meningen, problemen en, ook al gaat het binnen het Socratisch gesprek daar niet
om, oplossingen faciliteert. Men luistert naar wat de ander zegt en verwerkt datgene

dan ook:

66



“Essentie van het verhaal is dat mensen anders van meningen uitwisselen en
discussiéren. Daardoor wordt er beter naar elkaar geluisterd. Dat je in ieder geval
een medespreker aanhoort en datgene verwerkt en de ander respecteert om
vervolgens daarover in gesprek te gaan. Dat is een hele andere manier van met
elkaar omgaan en elkaars belangen naast elkaar neerleggen [...] Dat is een hele

andere manier van met elkaar omgaan en het afwegen van belangen”- respondent 1

In relatie met deze uitspraak komt uit de interviews naar voren dat men, door het
luisteren naar elkaar, begrijpt waarom bepaalde beslissingen binnen de organisatie
worden genomen. Men voorbij kan aan de waan van de dag en het Socratisch
gesprek men dwingt om op een abstracter niveau na te denken - op een hoger
niveau denken en kijken over en naar bepaalde vraagstukken waardoor functies in
het algemeen beter kunnen worden uitgevoerd. Meer overzicht en begrip omtrent

beslissingen kan ontstaan:

“Met het SG werd duidelijk wat voor routines er in onze bijeenkomsten zaten - de
manier waarop we met elkaar spraken en de uitgesproken of niet uitgesproken
vooronderstellingen en posities. We werden bewust van de dingen die je doet en
waarom je die dingen doet. [...] De manier van problemen behandelen werd

uiteindelijk onderdeel van onze gezamenlijke kennis” - respondent 8

Het blijkt dat er antwoorden op (ingewikkelde) vraagstukken zo gevonden kunnen
worden gevonden. Hierdoor lijkt het zeer aannemelijk dat het Socratisch gesprek
een platform creéert om gezamenlijk na te denken over organisatorische
vraagstukken waarvan de uitkomst langer stand houdt. Deze vraagstukken kunnen
uiteenlopende onderwerpen hebben; groei van de organisatie, hoe doen wij ons
werk goed?, wat is belangrijk in mijn werk?. Daarbij gaat het om samen nadenken.
Zo blijkt dat een ‘normaal’ gesprek over de missie en visie van de organisatie heel
anders verloopt dan het Socratisch gesprek die dezelfde onderwerpen behandelt.
Het Socratisch gesprek blijkt dan ook een vorm om uit de vast gewortelde

gespreksvormen, zoals discussie en debat, te treden. Dit komt overeen met wat

67



Boers en Kessels (2003) stellen ten opzichte van intervisiemethodes: daar staan
vaak slechts een particulier vraagstuk en de probleemoplossing centraal. Uit de
interviews blijkt dat men ondervindt dat het Socratisch gesprek bij uitstek een
methode is om die vormen van gesprek als het ware te ‘omzeilen’ om zo te komen
tot luisteren en het uitwisselen van ideeén omtrent de praktijk. Het gebruiken van
afzonderlijk talent en het productief maken van individuele kennis, zoals daarover is
gesproken in paragraaf 2.3.1 zie je, mijn inziens, hierin terugkomen. Een vergelijking
met Senge’s mentale modellen is snel gemaakt. Daarin gaat het namelijk om het
nadenken over de praktijk. Wat belangrijk is binnen deze vergaderingen en

overleggen, is het niveau van het gesprek dat gevoerd wordt:

“Doordat je als team op een ander niveau een gesprek voert en daarom ook andere
kanten van elkaar hebt gehoord gaat het samenwerken beter. Je begrijpt elkaar nu

beter”- respondent 3

Wat de criteria zijn voor het gewenste niveau is niet duidelijk geworden. Daarmee
hebben we echter wel een antwoord gevonden op de vraag of andere methodes, of
gesprekken, dezelfde waarde hebben voor organisaties. Eén van de respondenten

stelt in deze relatie dat zij het waardevol vindt:

“Het SG zorgt voor heldere communicatie omdat er geen plek is voor vage
opmerkingen of antwoorden. Dat is absoluut een meerwaarde. Maar dat is ook eng,

je kunt je namelijk niet achter vaagheden verschuilen”- respondent 7

In het algemeen stelt men dat door het Socratisch gesprek de deelnemers elkaar
beter hebben leren begrijpen. Zo ontstaat er meer ruimte en respect voor anderen.
Men geeft aan dat door op een ander niveau met elkaar in gesprek te zijn geweest,
waarbij men verschillende kanten van elkaar heeft gereflecteerd, je de ander beter
begrijpt. Daardoor merk je een verbetering in de samenwerking. Hierin zie je de

versterking van de interpersoonlijke communicatie:

68



“Bepaalde zaken worden duidelijker en meer helder [...] Ik vind het waardevol om te

weten dat mijn betekenis anders is dan van mijn collega’s”- respondent 5

Hoe merkte u dat Socratische gesprekken van invioed zijn of effectief zijn geweest?
Men zag dat het Socratisch gesprek invloed had omdat deelnemers een beter begrip
krijgen van het behandelde vraagstuk. Bijvoorbeeld omdat de deelnemers aan het
gesprek beter weten welke doelen er binnen de organisatie worden nagestreefd. In
dit /nteractieproces gaat het dan ook om het samen verkennen en zoeken naar
oplossingen, benaderingen en ideeén. De uitkomst van dit verbeterde begrip wordt
goed geillustreerd door één van de respondenten:

“Het doel was nooit om het financiéle rendement te vergroten, maar wel om begrip
te kweken voor de context waarin wij werken. Dat is soms heel moeilijk. Dat beter
begrip impliceert wel een rendement in de zin van beter en efficiénter werken. De

motivatie vergroot en dus ook het werk-rendement” - respondent 2

Volgens één van de respondenten worden mensen op zich rijker door het Socratisch
gesprek. Binnen de organisatie waar één van de respondenten werkzaam is ziet men
dat het Socratisch gesprek een intensieve gespreksvorm is en voor sommigen zelfs
geheel nieuw. Men herinnert zich de tijd die zij aan het Socratisch gesprek besteed
hebben - het maakt indruk. De behoefte om af en toe een goed gesprek te voeren is
daardoor gegroeid binnen deze organisatie geeft de respondent aan. Daar wordt dan

ook vaker de tijd voor gemaakt, ook vanuit de organisatie:

“De behoefte om een goed gesprek te voeren is er. Daar wordt bij ons ook de ruimte
voor gegeven [...] Er wordt echt geprobeerd om daar meer mee te werken” -

respondent 1

Heeft u negatieve effecten of positieve effecten ondervonden?
Een drietal respondenten noemt negatieve effecten van het Socratisch gesprek. De
eerste heeft te maken met de tijd die het Socratisch gesprek in neemt. Er is vaak

geen gelegenheid om een verdieping te realiseren vanwege de tijdsdruk. Eén van de

69



respondenten zegt dat deelnemers zich soms zaken afvroegen als ‘moet dit nu?’. De
ervaring van de respondenten is dat men onzeker kan worden van, of door, het
Socratisch gesprek. Dit komt door de (veronderstelde) complexiteit van het
Socratisch gesprek. Een respondent voelde zich in eerste instantie dan ook
ongemakkelijk tijdens het Socratisch gesprek. De respondent wist vooraf namelijk
niet wat er zou gebeuren. Daarnaast levert het doorvragen verschillende reacties op

merkt een respondent:

“Sommige mensen zijn daar blij door verrast, andere vinden dat lastig of

bedreigend”- respondent 9

Overige respondenten zijn (blij) verrast door de uitkomsten van de dialoog die is
gevoerd. Het verbaasd men om sommige aspecten te leren over iemand of de wijze
van het Socratisch gesprek zinvoller vinden. Zowel de wijze waarop men zelf kan
opereren met en binnen het Socratisch gesprek, alsook wat de opbrengst van het

hele gesprek is. Dit wordt weergegeven door respondent 2:

“Niet iedereen durft elkaar aan te spreken. Maar gevoegd bij de uitdaging om te
vertellen wat je denkt komen ideeén en problemen veel makkelijker op tafel, buiten

de normale lijnen die daarvoor zijn” - respondent 2

Door dit positieve effect heeft een andere respondent veel meer gehoord en is veel
meer te weten gekomen dan anders. De respondenten geven dan ook aan het
Socratisch gesprek toch een toegevoegde waarde te vinden ondanks dat zij niet
kunnen aangeven wat die toegevoegde waarde is, of waar deze precies ligt. Het heeft
dan meer met een gevoel te maken. Het moment waarop het Socratisch gesprek gaat
plaats vinden moet, mijn inziens, daardoor erg duidelijk worden ingelast. Anders
ontstaat die verdieping niet, die wel gewenst is. Het Socratisch gesprek is dus een
enorme investering. Niet alleen qua tijd, maar ook qua geld: de medewerkers die
deelnemen aan het Socratisch gesprek kunnen, door de lange duur van het gesprek,
voor een beperkte tijdsduur hun functie niet vervullen. Dit komt overeen met wat

reeds is opgemerkt binnen paragraaf 2.3.3 omtrent de tijd die het kost om

70



Socratische gesprekken te voeren. Binnen een van de organisaties is men dan ook
bezig om het Socratisch gesprek, op een structurele manier, stelselmatig in te
bedden om zo de moeilijkheden zoals hierboven beschreven te ontlopen. Daarnaast
merkt één van de respondenten op dat op de een of andere manier de Socratische
dialoog is uitgewerkt binnen de organisatie. Er is volgens hem een andere
gespreksvorm nodig die een hoger rendement oplevert binnen het domein van de

dialoog. Ook begrijpt niet iedereen de zin van het Socratisch gesprek:

“Als men geen echte aansluiting in het gesprek vindt is er een lage verwachting voor
de volgende keer. Niet iedereen begrijpt ook de zin van zo’n gesprek, op die manier
gevoerd. Tk had deze tijd ook door kunnen werken, dat is effectiever’ zegt men dan”

- respondent 2

Een positief aspect van het voeren van Socratische gesprekken is dat, door het
voeren van Socratische gesprekken, het daarbuiten ook makkelijker wordt

bevonden om ideeén en vraagstukken te bespreken:

“Door de openheid en directheid van communicatie ontstaat een sfeer die de dialoog
ten goede komt in de zin van het delen van meningen, problemen en oplossingen” -

respondent 2

71



4. De verhouding tussen het Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk

In het voorgaande hoofdstuk is uiteengezet hoe het Socratisch gesprek in de praktijk
wordt ingezet. In dit hoofdstuk zullen de resultaten uit de gehouden interviews in
verhouding met het Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk worden
uiteengezet. In paragraaf 2.2 is het Socratisch gesprek door middel van onder
andere Nelson (2009), Bolten (1998) en Kessels (1997) gedefinieerd. In paragraaf
2.4 is een leerproces gedefinieerd die tot stand is gekomen door middel van
bestudering van het werk van onder andere Eraut et al. (1998), Bolhuis & Simons
(2011) en Argyris en Schon (1978). Hierbij is gebruik gemaakt van het model van
leren van Bateson (2000). In hoofdstuk vier wordt de verhouding tussen het
Socratisch gesprek en leerprocessen in de praktijk door middel van auteurs zoals
Swieringa & Wierdsma (1992), Senge (2006) en Schein (1994) weergegeven. Echter
zullen een aantal auteurs in het bijzonder ter controle dienen om na te gaan of de
reacties tijdens de interviews overeen komen met wat in dit stuk onder leren en

leerprocessen verstaan wordt in relatie met het Socratisch gesprek. Dit zijn:

e Van Wijngaarden, met zijn definitie van een leerproces: “Leren kan worden
gezien als het proces waarlangs mensen bekwaamheden verwerven of
ontwikkelen om bepaalde taken, functies of rollen te kunnen vervullen”

¢ Knezic et al, met hun (algemenere) definitie van het Socratisch gesprek: “The
Socratic Dialogue is a philosophical group dialogue in which the participants
guided by a facilitator and a number of ground rules strive to reach a
consensus in answering a fundamental question on the basis of a real-life
example or incident with the purpose of achieving new insights”

e Skordoulis & Dawson, met twee van de drie ‘technieken’ in relatie met het
Socratisch gesprek:

e Weerlegging van wat men dacht dat men wist (elenchus)
e Verborgen kennis naar voren brengen (het aspect van de

maieutiek)

72



¢ Kolb, met zijn cyclisch leerproces waarin de fases bestaan uit:
e Ervaren: nieuwe ervaringen concreet maken
e Reflecteren: vanuit nieuwe ervaringen observeren, beschouwen en
overdenken
e Conceptualiseren: observaties in (nieuwe) logische theorieén
omzetten
e Experimenteren: aan de hand van de vastgestelde theorieén

beslissingen nemen en problemen oplossen.

Hieronder zullen de antwoorden van de geinterviewde respondenten worden

weergegeven met betrekking tot leren en leerprocessen:

Op welke manier hebben u en de deelnemers iets geleerd tijdens het gesprek?
Alle respondenten stellen dat zij tijdens het Socratisch gesprek hebben geleerd. Op
welke manier zij dat hebben gedaan verschilt echter. Zo zeggen een aantal
respondenten dat zij hebben geluisterd wat er achter de verhalen zit die de andere

deelnemers vertellen. Eén van de respondenten geeft dit goed weer:

“We hebben geleerd van het ontdekken van aspecten van elkaar die men in eerste

instantie niet van elkaar wist of onduidelijk waren”- respondent 8

Dit laatste aspect vindt plaats op het niveau van overtuigingen uit het model van
Bateson en zien we ook dat er op het niveau van double loop learning wordt geleerd.
Andere respondenten geven aan te hebben geleerd hoe zij nieuwe situaties en

vraagstukken anders kunnen aanpakken:

“Als je het Socratisch gesprek toepast dan leer je met elkaar dingen dieper bekijken.
Nieuwe inzichten en nieuwe kennis ontstaat, een nieuw project kun je zo anders

aanpakken” - respondent 9

Dit heeft ook een relatie met het zoeken naar de essentie van het vraagstuk, in plaats
van de oplossingen. Dit werd dan ook aangedragen als een manier waarop men

geleerd heeft. Een andere respondent vertelt dat na het Socratisch gesprek meer

73



inzicht optrad in toekomstige gesprekken die gevoerd zijn:

“De kennis die ik binnen het Socratisch gesprek heb opgedaan heb ik kunnen
verbinden in wat ik in de praktijk ben tegen gekomen. Ik heb er van geleerd dat ik in
overleggen beter kan zien wat er gebeurd. De reden waardoor een overleg niet loopt

bijvoorbeeld” - respondent 7

Maar ook het op een abstracter niveau naar het vraagstuk kijken wordt aangedragen
als een manier waarop men heeft geleerd. Dit aspect zien we terug in het triple loop
learning, het hoogste niveau van leren, zoals Swieringa & Wierdsma dit beschrijven
(1992). Daarin staat een herbezinning omtrent eigen principes centraal maar ook
nadenken over de missie en de identiteit van de organisatie komt aan bod: dit zijn
de twee hoogste niveaus van Bateson (2000). Uit het gezamenlijke aspect waar de
respondenten over spreken, valt overigens op te maken dat veel van deze manieren
een relatie hebben met de manier waarop volgens Weggeman (2000) collectief

leren plaats vindt.

Heeft u iets geleerd?

Daarnaast valt het op dat wanneer er wordt gevraagd naar de manier waarop de
respondenten hebben geleerd, zij regelmatig uitleggen watzij hebben geleerd.
Daardoor lijkt het erop dat zij niet goed onderscheidt kunnen maken tussen de
manier waarop zij leren en wat zij hebben geleerd. Wanneer de respondenten
uitleggen wat zij hebben geleerd tijdens het Socratisch gesprek bestaan ook daar

grote verschillen in:

“De oordeelsvorming stel je uit. Je probeert echt te vragen en dieper door te vragen

om het achterliggende te achterhalen. Zo ontstaat meer begrip”- respondent 9

Een andere respondent geeft aan te hebben geleerd over de duidelijkheid welke
normen en waarden men zelf, maar ook de ander heeft. Hieruit blijkt dat een groter
inzicht verworven wordt. Ook het leren van meer instrumentele aspecten komen

aan bod. Zo zegt één van de deelnemers dat hij heeft geleerd hoe hij

74



“De techniek van met elkaar van gedachten wisselen en elkaar vragen stellen is heel
anders [...] Ik heb instrumentele aspecten geleerd zoals luisteren zonder je eigen

mening naar voren te brengen”- respondent 8

Dit wordt in het kader van dit stuk als /instrumentee/beschouwd omdat dit een
manier is om de effectiviteit te verbeteren. Bijvoorbeeld om effectiever, makkelijker
en sneller informatie te verkrijgen voor het uitvoeren van een functie binnen een
organisatie. Maar ook leren luisteren wordt als antwoord gegeven. Niet (gelijk) je
mening geven, maar ook kijken of de vraag werkelijk de vraag is zijn aspecten

waarvan men zegt dat zij die hebben geleerd:

“Ook of je de juiste woorden gebruikt en of het over komt wat je wil zeggen zijn
aspecten die men heeft geleerd tijdens het Socratisch gesprek - “begrijpt de ander

mij zoals ik bedoel? Heb je het over hetzelfde?” - respondent 3

Dit zijn geleerde aspecten die, mijn inziens, in relatie staan met het single loop
learningvan Argyris en Schon (1978): het zijn instrumentalistische leeraspecten om
de effectiviteit te verbeteren. Binnen het single loop learning gaat het ook om deze

instrumentalistische aspecten.

Hebben bepaalde aspecten die behandeld zijn binnen het gesprek betekenis
gekregen?

Of bepaalde aspecten betekenis hebben gekregen staat in relatie met het verwerken
van informatie die van betekenis is. Met ‘bepaalde aspecten’ heeft de auteur
onderwerpen bedoeld. Eén van de respondenten zegt verwonderend dat dat toch de
bedoeling is van ht Socratisch gesprek. Zo blijkt dat de handelingen die men doet, of
de besluiten die men neemt binnen het Socratisch gesprek in een betekenisvol licht

komen te staan - zij krijgen een betekenis:

“Het dieper bekijken van vraagstukken leidt tot nieuwe inzichten en nieuwe kennis”

- respondent 9

Zo wordt de aanpak van bijvoorbeeld een probleem anders. Het triple loop learning

75



(Swieringa & Wierdsma, 1992) speelt zich op dit niveau af. Een herbezinning van
eigen principes staat hierin centraal. Echter komt het antwoord van de respondent
niet één op één overeen met identiteit uit Bateson’s model. Dit terwijl in paragraaf
2.4 is gezegd dat identiteiten triple loop learning met elkaar in relatie staan. De
respondenten denken echter wel dat het spreken en leren met en van elkaar binnen

een veilige omgeving plaats behoort te vinden:

“Anders vindt er een beperkter proces plaats van het tot stand komen van nieuwe

inzichten - iedereen blijft dan in de al gebaande paden”- respondent 6

Heeft u (samen met uw collega’s) door middel van dialoog informatie omgezet in
kennis die voor u en uw collega’s van betekenis is? Zo ja, wat voor kennis en hoe?
Drie respondenten geven gezamenlijk ongeveer dezelfde reacties. Echter konden de
overige respondenten niet, of niet goed antwoord geven op de vraag of zij

informatie hadden omgezet in kennis die voor hen (en hun collega’s) van betekenis
is. Zij gaven daar verschillende redenen voor, zoals het te weinig hebben
deelgenomen aan het Socratisch gesprek. De overige drie respondenten vertelden
dat zij wel informatie hebben omgezet in betekenisvolle kennis. Dit kwam
bijvoorbeeld doordat de groepen die Socratische gesprekken voerden vanuit
verschillende afdelingen en hiérarchische lagen waren samengesteld. Informatie
wordt in dit kader begrepen als datgene wat van buitenaf als bericht, overdracht van
kennis of gegeven tot iemand komt. Zulke informatie kan het inzicht of kennis over
bepaalde zaken vergroten. Maar het kan er ook voor zorgen dat er betekenis aan kan
worden toegekend. Binnen die groepen is er informatie uitgewisseld tussen de
deelnemers, die leidde tot nieuwe inzichten. Door deze nieuwe inzichten verandert
de aanpak of de herformulering van het vraagstuk. Het blijkt dat door het Socratisch
gesprek in de praktijk dan ook betekenis wordt gegeven aan de dingen die men

doet:

“Er ontstaat een bewustwording waarom je bepaalde dingen doet”- respondent 1

76



Een dergelijk proces maakt het mogelijk dat nieuwe gedeelde normen en waarden,
gezamenlijke kennis en interactiepatronen worden ontwikkeld. Dit komt overeen
met de condities die het Socratisch gesprek volgens Knezic et al. creéert, namelijk:
leren met, van en door elkaar. Echter beschouwd men het omzetten van informatie
in betekenisvolle kennis vaak als een instrumenteel, oplossingsgericht, aspect.
Bijvoorbeeld om directe aanpassingen te doen in processen of voorstellen ten

behoeve van die aanpassingen.

Heeft u een herformulering/herwaardering van uw eigen ervaringen en kennis
ervaren? Zo ja, op welke manier?

Op de vraag of er in relatie met het omzetten van informatie in betekenisvolle
kennis, een herformulering heeft plaats gevonden in de ervaringen en kennis van de

respondenten, is het antwoord ja:
“De mindset van mensen wordt totaal geherformuleerd”- respondent 1

Men geeft in de interviews aan dat door het open staan voor ideeén en inzichten van
andere deelnemers binnen het Socratisch gesprek, zij hun eigen inzicht aanpaste
wanneer een ander een belangrijk punt aanstipte. Hoe opener en breder men in het
Socratisch gesprek staat, hoe groter de toegevoegde waarde is lijkt wel. Eén van de

respondenten verwoord dit goed:

“Men komt door het gezamenlijk behandelen van vraagstukken tot inzichten en

ideeén die je in je eentje niet ontplooid zou kunnen hebben”- respondent 9

Zoals eerder weergegeven krijgt het Socratisch gesprek op deze manier
karakteristieken van een leerproces. Men vindt dat je de openheid en het
gezamenlijke van het Socratisch gesprek nodig hebt om dat te realiseren. Het
gezamenlijk behandelen van onder andere ideeén, het onderzoeken en zo meer,
beschouw ik als mentale modellen (Senge, 2006). In paragraaf 2.4 is al vastgesteld
dat wanneer op dat niveau kennis uitgewisseld kan worden dit leidt tot verdieping

en doorbraken van het denken. Zo wordt er van elkaar geleerd. De toegevoegde

77



waarde van de openheid en het gezamenlijk aspect wordt benoemd door één van de

respondenten:

“Dat je niet vast komt te zitten in eigen ideeén of inzichten en daardoor tot betere

aanpakken komt ten opzichte van het vraagstuk”- respondent 6

Zo kan er een goed besluit tot stand komen doordat er een breed draagvlak is. Men
heeft immers gezamenlijk het vraagstuk onderzocht. Mijn inziens toont dit omzetten
van informatie gelijkenissen met het registreren en interpreteren van informatie,
dat Kolb (1984) als een leerproces beschrijft hier gelijkenissen mee vertoont. Eén
van de respondenten merkt op dat wanneer het binnen het Socratisch gesprek over

relatief simpele zaken gaat, oude kennis wordt geactiveerd:

“Het brengt misschien een soort activering tot stand van al bestaande kennis en

ervaringen die worden ingezet tijdens het gesprek” - respondent 1

Wanneer het om meer strategische, en daarmee ingewikkelde, aspecten binnen de
organisatorische context gaat, dan gaat het meer om opnieuw waarderen of
betekenis geven aan oude gewoontes en ideeén (nieuwe kennis genereren). Globaal
genomen stellen de respondenten dat er een herwaardering en/of herformulering
heeft plaats gevonden. Niet alleen van de ervaringen en kennis die zij hebben, maar
ook van die van andere deelnemers. Echter is het Socratisch gesprek niet overal

organisatie breed ingezet:

“Wij zijn spelenderwijs mee aan de gang gegaan, maar dat is op dit moment, in

organisatie brede context, nog niet het geval”- respondent 9

Dit zou erop kunnen wijzen dat men het moeilijk vindt om datgene wat binnen het
Socratisch gesprek aan bod komt, toe te passen in de praktijk. Of om de methode
vast te houden, dan wel te implementeren, omdat men het niet als een ‘vast’ systeem
heeft ingebed. Omdat men te weinig ervaring heeft in het voeren van Socratische
gesprekken zou het kunnen zijn dat men zich verliest in oude gewoontes. Het

voeren, en inbedden, van het Socratisch gesprek kost daarnaast veel geld wat, net

78



als tijd, wellicht niet beschikbaar is.

Hoe werd er in het Socratisch gesprek een beroep gedaan op uw al aanwezige
kennis en ervaringen?

Bijna alle respondenten hebben dezelfde ervaring omtrent op welke manier er een
beroep gedaan is op de al aanwezige kennis en ervaringen. In het Socratisch gesprek
neemt men dan ook eigen bagage mee - eigen kennis - waarmee je in relatie tot de
andere deelnemers op verschillen uit komt. Zo toetsen de respondenten als het ware
hun eigen ervaringen en kennis. Men komt er op die manier achter hoe het ook kan.
ledereen krijgt namelijk de ruimte om zich te verplaatsen in de casus die binnen het
Socratisch gesprek aan bod komt. Vanuit daar wordt gezamenlijk een vraagstuk

behandeld:

“Je doet een beroep op de gezamenlijke kennis van de deelnemers om over
oplossingen te praten. Die kennis wordt gebruikt wanneer iedereen zijn mening

mag geven over het vraagstuk”- respondent 1

De ervaringen en ideeén die men heeft worden constant bevraagd en daar wordt op
een nieuwe manier betekenis aan gegeven. Vragen als ‘hoezo dan?’, ‘wat bedoel je

daar precies mee?’ en ‘waarom vind je dat?’ zetten dan ook aan het denken.

Heeft u veranderingen in houdingen, kennis of vaardigheden opgemerkt?

Veel respondenten ervaren het Socratisch gesprek als volslagen nieuw. Geen enkele
deelnemer wist volgens hem dat het voeren van een dialoog binnen het Socratisch
gesprek zo gecompliceerd was: men wordt helemaal teruggebracht tot de essentie
waarin men bijzonder goed moet nadenken over hoe je een vraag stelt en hoe men
antwoord geeft. Het is écht een nieuwe manier van omgaan met elkaar. Het
Socratisch gesprek wordt ervaren als een manier van denken die anders is dan hoe

dat in andere gesprekken wordt gedaan:
“Qua houding zie je dat men zich kwetsbaar durft op te stellen”- respondent 9

Door die kwetsbare houding vindt een beter gesprek plaats is de algemene

79



strekking. Een respondent noemt bijvoorbeeld de ontdekking dat binnen de
organisatie routines bestonden in bijeenkomsten en gesprekken en hoe zij met
elkaar spraken. De respondent noemde dat je vaak ziet dat, binnen organisaties
waarin men langer met elkaar samenwerkt, er veel patronen ontstaan en dat
mensen voor hun eigen belangen moeten opkomen. Het is dan een uitdaging om

goede gesprekken te voeren bij veranderingen zo stelde deze respondent:

“Als je dan echt iets moet veranderen binnen de organisatie dan is het een uitdaging
om daar goede gesprekken over te hebben [...] Het Socratisch gesprek kan heel erg

helpen om veel onderzoekender te werk te gaan”- respondent 6

Vaak noemen de respondenten gespreksvaardigheden wanneer zij een verandering
in vaardigheden beschrijven. Daarbij gaat het om hoe men gesprekken voert en
daarin op een betere manier kunt deelnemen. Dit komt overeen met wat er op
bladzijde 57 en 58 is benoemd omtrent vaardigheden die een effectievere manier

van samenwerken bevorderen.

Heeft u nieuwe bekwaamheden ontwikkeld?
Op de vraag of de respondenten nieuwe bekwaamheden hebben ontwikkeld tijdens
het Socratisch gesprek wordt in het algemeen negatief gereageerd. Men zegt

bijvoorbeeld dat deelnemers

“Die nieuwe bekwaamheden zijn niet gekoppeld aan het SG - ik ontwikkel mij

continue” - respondent 9

Wat de deelnemers, mijn inziens bedoelen, is dat de ontwikkelde bekwaamheden
niet voortkomen uit het Socratisch gesprek. Of dat dit ontwikkelen van
bekwaamheden continue binnen hun werk plaats vindt en niet specifiek binnen het
Socratisch gesprek. Bijvoorbeeld binnen werkoverleg. Een enkele respondent meent
een meer reflectieve en kritische houding te hebben aangenomen, die wordt
bestempeld als een nieuwe bekwaamheid. Echter staan de meeste antwoorden die
de respondenten geven in relatie met de definitie van leerprocessen van Van

Wijngaarden (2009). Daarin wordt namelijk gesteld dat een leerproces een proces is

80



waarlangs men bekwaamheden verwerft of ontwikkelt om bepaalde taken, functies
of rollen te vervullen. Hierbij moet men echter in gedachten houden dat er een
onduidelijkheid bestaat over wat Van Wijngaarden met bekwaamheden bedoeld.
Zoals in paragraaf 2.4 is genoemd kan bekwaamheidin een meer instrumentele
opvatting begrepen worden. Maar ook in verband met deskundigheid, kennis en
vakmanschap. Ook de methode om verbanden te maken, onder andere op het gebied
van denken en vooronderstellingen te maken, generalistische kennis tot stand te
brengen en zo vanuit verschillende specialismen met elkaar in gesprek komen, zoals
het Socratisch gesprek in deze thesis wordt verstaan, komt overeen met de definitie
van Van Wijngaarden. Daarnaast wordt door die nieuwe houding geprobeerd om
anderen te stimuleren om aandachtiger te zijn binnen gesprekken. Sommige
respondenten stellen echter dat zij te weinig Socratische gesprekken hebben

meegemaakt om daar vanuit nieuwe bekwaamheden te ontwikkelen:

“Ik heb ook geen nieuwe bekwaamheden ontwikkelt, daar is meer voor nodig dan

één sessie”- respondent 5

Wat echter wel van belang is op te merken, en ook overeenkomt met wat aan het
einde van paragraaf 2.5 uiteen is gezet, is dat uit bovenstaande blijkt dat regressieve
abstractie (Nelson, 2007) het fundament blijkt van het Socratisch gesprek, waarin
de basis wordt gelegd voor /eren. Het Socratisch gesprek blijkt een uitermate nuttige
methode om verbanden te maken op het gebied van denken en vooronderstellingen,
kennis tot stand te brengen en met elkaar in gesprek te komen. Dit gezamenlijk
combineren en interpreteren van informatie in samenhang met het behandelen van
vraagstukken die op het moment van bespreken gewichtig zijn, heeft naar mijn
mening veel weg van het verwerven van bekwaamheden om bepaalde taken,
functies of rollen te kunnen vervullen, dit omdat het onder andere in verband staat
met deskundigheid, kennis en vakmanschap. Wellicht dat dit niet altijd op
persoonlijk niveau plaats vindt, maar in veel gevallen kunnen de taken, functies of
rollen die de organisatie als entiteit behelst in het algemeen wel verbeterd worden

door het Socratisch gesprek, zo blijkt uit de reacties van de respondenten. De

81



nieuwe inzichten die hierdoor ontstaan kunnen immers gebruikt worden om deze
taken, functies of rollen te vervullen. Echter geven de respondenten aan dat hier
niet, of in zeer beperkte mate, sprake van is. Desalniettemin is het, mijn inziens,
interpersoonlijk ontwikkelen van betekenissen, kennis en waarden enorm

invloedrijk binnen de dialoog over belangrijke organisatorische vraagstukken.

Alhoewel de grotendeels positieve verwantschappen tussen het Socratisch gesprek
en leerprocessen, zoals hierboven zijn weergegeven, zijn er ook aspecten van het
Socratisch gesprek die niet overeenkomen met leren en leerprocessen. Zo vindt het
leren door middel van het luisteren naar elkaar niet exclusief binnen het Socratisch
gesprek plaats. Leren op deze manier zou bijvoorbeeld ook binnen andersoortige
gesprekken kunnen plaats vinden, zoals de intervisiemethode. Daarnaast wordt het
omzetten van informatie in betekenisvolle kennis als een instrumenteel,
oplossingsgericht, aspect gezien. Alhoewel nog zou kunnen worden bepleit dat dit
valt onder experimenteren, één van de fases van Kolb’s cyclisch leerproces. Hierin
staat het nemen van beslissingen en het oplossen van problemen aan de hand van
de (in het Socratisch gesprek opnieuw) vastgestelde theorieén. Verder is het open
staan voor ideeén en inzichten van andere deelnemers aan het Socratisch gesprek
en daaraan het eigen inzicht aanpassen, belangrijk binnen het Socratisch gesprek.
Maar ook hiervan kan niet geclaimd worden dat dit exclusief plaats vindt binnen het
Socratisch gesprek. Daarnaast wordt aangegeven dat er wel een andere manier van
spreken met elkaar tot stand komt, maar er ontstaat niet specifiek een nieuwe
manier om problemen op te lossen en beslissingen te nemen. De fase
experimenteren vanuit Kolb’s cyclisch leerproces wordt dus niet bereikt.
Desondanks komt wel naar voren dat men op zoek gaat naar de essentie van het
vraagstuk in plaats van de oplossingen. Dit vertoont, naar mijn mening,
overeenkomsten met het naar voren brengen van verborgen kennis, één van de
technieken van Skordoulis en Dawson, en heeft dit betrekking op reflecteren en
conceptualiseren zoals door Kolb weergegeven. Er worden tot op zekere hoogte
zaken vanuit nieuwe ervaringen geobserveerd, beschouwd, overdacht en worden

observaties in (nieuwe) theorieén omgezet. Daarnaast heeft het gezamenlijke aspect

82



waarover wordt gesproken door de respondenten, en dat in relatie staat met het
collectief leren zoals Weggeman (2000) daarover spreekt, een verbinding met de
algemene definitie van Knezic et al. Hierin spreken zij over een groepsdialoog
waarin een consensus omtrent een vraagstuk centraal staat met het doel om nieuwe
inzichten tot stand te brengen. Ook staat het gezamenlijke aspect in verhouding met

de fase reflecterenvan Kolb.

Wanneer men stelt dat handelingen en besluiten betekenis krijgen staat ook dit in
verbinding met de definitie van het Socratisch gesprek van Knezic et al. Daarin gaat
het, nogmaals, om nieuwe inzichten tot stand te brengen. Deze vormen tonen een
gelijkenis met de niveaus vaardigheden en overtuigingen uit het model van Bateson
(2000). Daarin ziet men een relatie met double loop learningvan Argyris en Schon
(1978) en de mentale modellen van Senge (2006). Ook komt dit aspect naar voren
in twee van de drie ‘technieken’ die Skordoulis & Dawson aanhalen, namelijk:
elenchus en de maieutiek. Hierin gaat het respectievelijk om de weerlegging van wat
men dacht dat men wist en het naar voren brengen van verborgen kennis. De
handelingen en besluiten kunnen slechts (een nieuwe) betekenis krijgen wanneer er
nieuwe (verborgen) kennis naar voren komt en al aanwezige kennis, opvattingen, et
cetera weerlegt worden. Bovenstaande geldt ook wanneer men tijdens de
interviews stelt dat het dieper bekijken van vraagstukken tot nieuwe inzichten en
nieuwe kennis leidt. Kolb’s conceptualiseren ziet men terugkomen wanneer binnen
de interviews genoemd wordt dat de informatie die is uitgewisseld tijdens het
Socratisch gesprek, geleidt heeft een herformulering van het vraagstuk. Onder
andere Schein (1994) spreekt over dit verwerken in relatie met de dialoog.
Conceptualiseren draait om het omzetten van observaties in (nieuwe) theorieén.
Met het herformuleren van het vraagstuk worden, naar mijn mening, de oude
observaties op een nieuwe manier geformuleerd, waardoor een oude theorie
aangepast of juist verscherpt wordt. Conceptualiseren raakt ook aan het
herformuleren van de mindset van de deelnemers aan het Socratisch gesprek. Dit
herformuleren heeft, mijn inziens, ook een verbinding met de definitie die Knezic et

al. geven en de elenchusvan Skordoulis & Dawson. Ook het destilleren van

83



hittepunten heeft een relatie met het tot stand brengen van nieuwe inzichten en de
elenchus en maieutiek. Daarnaast ziet men het ervaren, reflecteren en het
conceptualiseren terugkomen in het destilleren van hittepunten binnen het
Socratisch gesprek. Experimenteren staat in relatie met het gezamenlijke aspect
binnen het Socratisch gesprek waardoor men niet vast komt te zitten in eigen
ideeén of inzichten. Zoals naar voren is gekomen kan hierdoor een goed besluit tot
stand komen. Met andere woorden, de vastgestelde theorieén hebben geholpen bij
het nemen van beslissingen en het oplossen van problemen. In het werk van Kolb
gaat het echter om het daadwerkelijk (actief) omzetten van concepten in concrete
acties. Daarbij moet, naar mijn mening, wel worden opgemerkt dat ervaring waarde
verkrijgt naarmate over die ervaring wordt nagedacht. De inzichten die hieruit
voortvloeien worden bruikbaar door het (actief) experimenteren. Hoe het ook kan,
het omzetten van oude kennis in een nieuwe inzicht en de ‘eigen bagage’ hebben
daarentegen een verbinding met wat Skordoulis & Dawson weerlegging noemen en
betrekking op de nieuwe inzichten die Knezic et al. aanstippen in hun definitie. Het
reflecteren en conceptualiseren komt overigens nogmaals terug wanneer men
spreekt over constante bevraging van ervaringen en ideeén en een nieuwe manier

van betekenis geven.

Hoewel er een verdeling bestaat omtrent de positieve dan wel negatieve aspecten,
met betrekking tot overeenkomsten tussen leerprocessen en het Socratisch gesprek,
is in dit stuk naar voren gekomen dat leren betekenisgeving is. Daarnaast is kunnen
lezen dat leren in dat aspect het proces is waarbij verschijnselen en het eigen
denken betekenis krijgen. Ook is in dit stuk gesproken over de resultaten van leren.
Deze resultaten zijn een verandering in houding, kennis en vaardigheden. Naar mijn
mening worden deze drie onderdelen in grote mate bereikt binnen het Socratisch
gesprek. Daarnaast ben ik van mening dat het delen en ontwikkelen van kennis, in
organisatorisch verband, tot stand komt zodat taken, functies of rollen kunnen
worden vervult. Wellicht dat het Socratisch gesprek niet specifiek als leerproces kan
worden opgevat, maar uit bovenstaande blijkt dat collectief leren wél plaats vindt.

En daarom heeft het Socratisch gesprek een sterke verbinding met leerprocessen

84



binnen organisaties.

85



5. Conclusies en aanbevelingen

In deze thesis is de invloed van het Socratisch gesprek binnen organisaties
bestudeerd. Meer specifiek is in de voorgaande hoofdstukken de bijdrage van het
Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties onderzocht. In de
voorgaande hoofdstukken is door middel van de sub vragen de hoofdvraag, hoe (en
in hoeverre) levert het Socratisch gesprek een bijdrage aan de realisatie van
leerprocessen binnen organisaties?, onderzocht. In dit hoofdstuk zal antwoord
worden gegeven op deze hoofdvraag en daarmee een conclusie worden getrokken.
Het onderzoek dat in deze masterthesis is uiteengezet bestaat uit
literatuuronderzoek en een kleinschalig kwalitatief onderzoek. Het kwalitatieve
aspect van het onderzoek bestaat uit zeven interviews die binnen vier verschillende
organisaties hebben plaats gevonden. Hier is voor gekozen omdat alleen
literatuuronderzoek niet voldoende is om de hoofdvraag en bijbehorende sub

vragen te beantwoorden.

In deze thesis is naar voren gekomen dat het Socratische gesprek een zodanige
ontwikkeling heeft doorgemaakt dat allerlei onderwerpen op een filosofische
manier kunnen worden behandeld. Op deze manier is het Socratisch gesprek
interessant geworden voor organisaties, omdat het zo een aanpak biedt om een
vraagstuk binnen een veilige omgeving te bediscussiéren. Dat het Socratische
gesprek in principe een gesprek is dat binnen groepsverband plaats vind is daarbij
ook erg aantrekkelijk. Hierdoor komt de veelheid van kennis waarover een individu
beschikt op een positieve manier naar voren. Juist dit aspect is zeer interessant
omdat op deze wijze allerlei vraagstukken binnen de organisatie onderzocht en
besproken kunnen worden, en wel op een zodanige manier dat er diepgang ontstaat.
Zoals besproken in paragraaf 2.3.1 en 2.5 stellen ook Senge (2006) en Nonaka &
Takeuchi (1995) dat kennis delen met de groep van groot belang is. Er ontstaat, niet
in de vorm van een discussie, maar door middel van de dialoog een verdieping van
inzicht in het vraagstuk. Hierin zien we het ‘ontleren’ van Davey (2005) terug. Zoals
geconcludeerd in paragraaf 2.5 wordt het ‘ontleren’ dan ook een proces waarin

individuele informatie wordt omgezet in betekenisvolle kennis voor allen. Dit toont

86



sterke gelijkenis vertoont met het registreren en interpreteren van informatie zoals
Kolb (1984) dat begrijpt, maar ook hoe Knezic et al. over het Socratisch gesprek
begrijpen. Namelijk als een goede methodische vorm om het onuitgesprokene en het
verborgene expliciet te maken en ervaringen en kennis met elkaar te delen. Men
trekt systematisch de eigen overtuigingen in twijfel waardoor men beter in staat is
om bewust te worden van vooronderstellingen en principes die ten grondslag liggen
aan de (oude) overtuigingen. Binnen deze thesis is naar voren gekomen dat dit zo
goed kan omdat er binnen het Socratisch gesprek op een (totaal) andere manier
wordt gekeken naar organisatorische vraagstukken dan binnen vergaderingen,
overleggen en andere gespreksvormen. De oplossing is niet zozeer belangrijk
binnen het Socratisch gesprek, maar verdieping en inzicht wel, en hoe men (teams,
management, organisaties) die verkrijgen. De filosoof, oftewel de gespreksleider,
begeleidt en faciliteert in het Socratisch gesprek een proces binnen de organisatie.
Gebleken is dat het Socratisch gesprek het voor groepen mogelijk maakt om samen
te denken. Samen denken over maatschappelijke en technologische vraagstukken
bijvoorbeeld, en niet over ‘hoe maken we zoveel mogelijk winst?’. Daarnaast is
gebleken dat het Socratische gesprek een vitale en, naar mijn mening, onmisbare rol
vervuld om om te gaan met de complexiteit, onzekerheid, en onstuimigheid binnen
organisaties. Het Socratische gesprek is een aanzet tot onderzoek op individueel en
organisatorisch niveau van allerlei vraagstukken, en dat is de kwaliteit van het
Socratische gesprek. Hierbij denk je na over jezelf, de verhouding van jezelf
tegenover anderen (met hun denkwijzen en meningen) en de verhouding van jezelf
tot die vraagstukken, die een rol spelen binnen die complexiteit, onzekerheid en

onstuimigheid, binnen de organisatie.

Deze bevindingen zijn het resultaat van bestudering van relevante literatuur en een
kwalitatief onderzoek door middel van interviews. De resultaten van het
literatuuronderzoek en het kwalitatieve onderzoek zijn in voorgaande hoofdstukken
weergegeven en gekoppeld. Het Socratisch gesprek kan niet één op één worden
beschouwd als een leerproces binnen organisaties. Echter, zet het Socratisch

gesprek wel veel elementen in gang die in relatie staan met leerprocessen. Het

87



collectief denken is daarbij essentieel om vraagstukken uit de praktijk op te pakken
en antwoorden te vinden op nieuwe uitdagingen. Bovendien blijkt de gelijkenis met
een leerproces uit het feit dat binnen het Socratisch gesprek het afzonderlijke talent
van professionals - door het productief maken van individuele kennis binnen de
groep - ten goede van de organisatie gebruikt wordt. In onder andere hoofdstuk

vier is dit weergegeven.

De ideeén van Nelson zijn op een dusdanige manier ontwikkelt, dat het principe van
het gezamenlijke onderzoek naar conceptuele problemen verder is
gesystematiseerd. Het is dan ook niet zozeer om Nelsons initiéle doel, namelijk het
onderrichten en wijzer maken van de deelnemers aan het Socratisch gesprek te
doen, maar eerder om het praktische nut van het Socratisch gesprek; om te spreken
over fundamentele vraagstukken waardoor meer inzicht ontstaat in die
vraagstukken. Zoals naar voren is gekomen wordt binnen het Socratisch gesprek
afzonderlijk talent op zo’n manier gebruikt dat men daar binnen de organisatorische
context van kan profiteren. Het productief maken van persoonlijke kennis op een
gezamenlijke manier houdt in dat er met anderen kennis wordt ontwikkeld. Het
collectief leren, zoals met behulp van Weggeman (2000) uiteen is gezet, komt dan
ook naar voren binnen het Socratisch gesprek. Collectief leren vindt immers plaats
wanneer men samen, binnen hetzelfde domein kennis ontwikkelen en delen. In
relatie tot dit collectief leren spreken Bohm (2004) en Isaacs (1999) beiden ook
over leren als een collectief fenomeen waarin ideeén en betekenissen worden
uitgewisseld. Schein (1994) bestempelde dialoog, die centraal staat binnen het
Socratisch gesprek, als een leerproces waarin het mogelijk wordt dat (nieuwe)
gedeelde normen en waarden, gezamenlijke kennis en interactiepatronen
ontplooien. Het herformuleren van de al aanwezige kennis en ervaringen is volgens
hem het eigenlijke leerproces. Betekenis, kennis en waarden kunnen zo
interpersoonlijkworden ontwikkeld. Men ziet dat binnen het Socratisch gesprek
denken worden gedeeld, getest en wordt vernieuwd, oftewel geherformuleerd.
Deelnemers aan het Socratisch gesprek worden zo aangespoord om gezamenlijk te

leren. Dit vindt plaats door actief naar anderen te luisteren, de ideeén van anderen

88



te interpreteren en het reflecteren op meningen en perspectieven van anderen door
middel van het eigen denken en dat van anderen - zo wordt individueel en collectief
leren tot op zekere hoogte samengebracht. Zo wordt het mogelijk dat (nieuwe)
gedeelde normen en waarden, gezamenlijke kennis en interactiepatronen
ontplooien. Uit literatuuronderzoek en de interviews blijkt dat veel van deze
aspecten wel zichtbaar zijn binnen het Socratisch gesprek. Echter, komen uit de
interviews geen eenduidige antwoorden op bijvoorbeeld de manier waarop geleerd
is tijdens het Socratisch gesprek, of vragen worden negatief beantwoord. Daarom
kan niet volmondig worden gesteld dat het Socratisch gesprek één op één
overeenkomt met een leerproces en kan vanuit de interviews niet duidelijk worden

opgemaakt hoe er geleerd wordt.

Een andere kanttekening daarbij is, mijn inziens, wel dat het Socratisch gesprek op
regelmatige basis moeten worden gevoerd. Want het regelmatig nadenken vanuit en
vanwege verschillende perspectieven stelt je in staat om het vraagstuk te begrijpen,
vast te leggen en kennis te delen. Daarnaast moet een organisatie ook bereid zijn te
anticiperen op de nadelen die zouden kunnen optreden tijdens het Socratische
gesprek. Zo kan commentaar dat onder de gordel is en bovendien op de man wordt
gespeeld voorkomen binnen het Socratisch gesprek. Maar ook commentaar dat niet
op de inhoudt gericht is en de mogelijkheid van het ontstaan van machtsverschillen
(ongelijkheid) binnen (en buiten) het Socratisch gesprek. Desalniettemin is in deze
thesis naar voren gekomen dat het Socratisch gesprek organisaties in staat stelt om
als reflectieve en bewuste entiteiten te functioneren. Zo zijn zij niet athankelijk van
een of andere managementhype. Door het op regelmatige basis houden van
Socratische gesprekken zal namelijk datgene wat men (gezamenlijk) heeft geleerd
over het vraagstuk gebruikt kunnen worden in de praktijk. De waarde van het
Socratisch gesprek komt veelal uit het proces van het gesprek zelf. Het Socratische
gesprek blijkt, uit zowel de theorie alsook de interviews, dan ook een waardevolle
ervaring te zijn en is naar mijn mening een duidelijk en goed voorbeeld van de
voordelen die verdieping in de organisatorische context kan brengen. Zeker

wanneer er een manier wordt gevonden om het Socratisch gesprek naar behoren en

89



passend in te bedden binnen de organisatie.

Desalniettemin heeft dit onderzoek zich gericht op de belangrijke vraag hoe het
Socratisch gesprek een bijdrage levert aan leerprocessen binnen organisaties. Door
dit te doen heeft dit onderzoek bijgedragen aan een verbeterd begrip van de invloed
die het Socratisch gesprek heeft en tot op zekere hoogte een antwoord geformuleerd
hoe het Socratisch gesprek een bijdrage levert aan leerprocessen binnen
organisaties. Deze thesis heeft echter slechts de oppervlakte van het onderzoek naar
de bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen behandeld. En hoewel er
in dit stuk niet een eenduidig antwoord kan worden gegeven of het Socratisch
gesprek bijdraagt aan leerprocessen binnen organisaties, heeft het wel interessante
resultaten getoond. Vooral binnen het onderdeel van de interviews en specifiek de
vragen die daarin gesteld zijn zou kunnen worden voortgebouwd in vervolgstukken

met de hoofdvraag uit deze thesis als onderwerp.

Naar mijn mening is dan ook aanvullend onderzoek, bij voorkeur groter opgezet,
nodig om meer diepgaande kennis te verwerven, gericht op het effectvan het
Socratisch gesprek binnen organisaties en de bijdrage van het Socratisch gesprek
aan leerprocessen binnen organisaties in het bijzonder. Zoals eerder aangegeven is
omtrent beide aspecten weinig tot geen literatuur verschenen, en is in dit stuk
geprobeerd om meer inzicht in te verkrijgen in het effectvan het Socratisch gesprek
en de bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen binnen organisaties.
Het laten uitvoeren, en het onderzoeken van de uitkomsten, van een zogenaamd
impact measurement omtrent de effectiviteit van Socratische gesprekken en de
bijdrage van het Socratisch gesprek aan leerprocessen, is naar mijn mening dan ook
een belangrijke stap als vervolg van deze scriptie. Via een soortgelijke methode als
die van de meettechniek van het Social Return On Investment® zou het effect en
(maatschappelijke) rendement van Socratische gesprekken binnen organisaties, op
economisch en sociaal aspect, en de bijdrage aan leerprocessen zichtbaar kunnen

worden gemaakt. Hier liggen kansen voor bij voorkeur een toekomstig student

3Zie www.sroi.nl voor verdere uitleg

90


http://www.sroi.nl/

Philosophy of Management & Organizations, een student Bedrijfskunde of andere
gerelateerde studierichting of een ieder die baat heeft bij de uitkomsten van een
dergelijk onderzoek. Deze kan zich onder meer richten op de onderwerpen die in dit
stuk naar voren zijn gekomen zoals, het onderzoek naar de bijdrage van het
Socratisch gesprek aan de realisatie van leerprocessen binnen organisaties, het
belang van het Socratisch gesprek binnen organisaties, hoe het Socratisch gesprek in
de praktijk wordt ingezet en de verhouding tussen het Socratisch gesprek en

leerprocessen in de praktijk.

Zo kan de verhouding tussen het Socratisch gesprek en de organisatie worden
gemeten. Een andere onderzoeksrichting zou die naar de organisatorische
effectiviteit als kenmerken, processen en input kunnen zijn. Hier wordt de focus
gelegd op de aanwezigheid van organisatorische oefeningen en formele
documenten. En als laatste kan een vervolgonderzoek zich richten op de
organisatorische effectiviteit als een uitkomst, het resultaat van (leer)processen.
Wat voor vervolgonderzoek ook plaats vind omtrent de aspecten die binnen deze
thesis zijn behandeld, het blijft een onderwerp waar meer aandacht aan besteed zou
moeten worden. Des te meer omdat het Socratisch gesprek, naar mijn mening, een
belangrijke rol kan vervullen binnen organisaties die vraagstukken van betekenis

willen behandelen.

91



6. Literatuurlijst
Arendt, H., Vita Activa, Uitgeverij Boom, Amsterdam, 2000

Argyris, C., Schon, D., Organizational learning: A theory of action perspective,

Addison Wesley Publishing Company, Verenigde Staten, 1978

Bakker, B., Poel, van der, K., De Socratische dialoog als hulpmiddel bij
organisatieverandering, Management & Consulting Management, 2004.

Geraadpleegd op 20 augustus 2013 via http://www.bakker-

advies.nl/bakkervanderpoel01.pdf

Bateson, G., Steps to an Ecology of Mind, The University of Chicago Press, Verenigde
Staten 2000

Birkinshaw, J., Mol, M., How Management Innovation Happens, MIT Sloan
Management Review, 47(4), pp. 81-88, MIT Sloan School of Management, Verenigde
Staten, 2006

Birnbacher, D., The Socratic method in teaching medical ethics: Potentials and
limitations, Medical Health Care and Philosophyvolume 2, p. 219-24, Uitgeverij

Kluwer, Deventer, 1999

Boele, D., Which results can we promise?, Inquiry: Critical Thinking across the
Disciplines, Vol. 17 No. 3, pp. 48-70, Philosophy Documentation Center, Verenigde
Staten, 1998

Boers, E., Kessels, ., Professionaliseren door gezamenlijke reflectie, intervisie en het

Socratisch gesprek vergeleken. Uit: Het Socratisch Gesprek, red. Jos Delnoij en

Wieger van Dalen, uitgeverij Damon, Budel, 2003

92


http://www.bakker-advies.nl/bakkervanderpoel01.pdf
http://www.bakker-advies.nl/bakkervanderpoel01.pdf

Bohm, D., Nichol, L., On Dialogue, Taylor & Francis Ltd., Verenigd Koninkrijk, 2004

Bolhuis, S., Simons, P., Naar een breder begrip van leren. In Kessels & Poell,
Handboek Human Resource Development: Organiseren van het leren, Bohn Stafleu
Van Loghum, Houten, p. 61-84), 2011

Bolten, H., De ontdekking van een goede gesprekshouding; het Socratische gesprek
als morele ervaring, in: Kessels, Smit, Opleiders in organisatie, Kluwer

Bedrijfswetenschappen, Deventer, 1998

Bouckaert, L., Spiritualiteit, Bedrijfsethiek en Ondernemerschap, Monografie, nr. 4,
vkwmetena, Wilrijk, Belgié, 2005

Coenders, M., Kenniscreatie in communities of practice: Vliegwiel voor lerende
organisaties?, Onderwijs en gezondheidszorg, volume 29, p. 141-145, 2005, BPM
Media, Leidschendam, 2005

Collins, ], Porras, ]., Built to Last: Successtul Habits of Visionary Companies.,

HarperBusiness, Verenigde Staten, 2002

Davey, S.L., Creative, Critical and Caring Engagements: Philosophy through Inquiry.
In: Creative Engagements: Thinking with Children, volume 31, p. 25 - 31, Inter-
Discipllinary Press, Verenigd Koninkrijk, 2005

Delnoij, ]., Dalen, van, W., Het socratisch gesprek, uitgeverij Damon, Budel, 2003

Dixon, N., The Organizational Learning Cycle: how we can learn collectively,

McGraw-Hill, London, 1994

Drucker, P.F., Management challenges for the 215t Century, Harper Business

Publishers, New York, 1999

93



Eraut, M,, ]. Aldertone, G. Cole, Senker, P., Development and skills in employment,

Research report no 5., University of Sussex Institute of education, Brighton, 1998

Habermas, J., Technik und Wissenschaft als ‘Ideologie, Suhrkamp Verlag Gmbh,
Duitsland, 1968/2012

Halsema, A., Willemsen, M., Filosofische vaardigheden. Tekstanalyse, argumentatie,

schrijven en spreken in het openbaar, Faculteit Wijsbegeerte, Vrije Universiteit,

Amsterdam, 2012

94



Harteloh, P., De Filosofische Praktijk als een nieuw paradigma in de filosofie,

Filosofie & Praktijk, jaargang 32, n. 1, Uitgeverij Damon, Budel, 2011

Hedberg, B., Wolff, R., Organizing, learning, and strategizing: from construction to
discovery. In M. Dierkes, A. Berthoin Antal, J. Child en I. Nonaka, Handbook of
organizational learning and knowledge, p. 535-556, Oxford University Press,
Verenigde Staten, 2001

Hooft, van, S., Socratic Dialogue as Collegial Reasoning, Ethics and Justice: An
interdisciplinary public affairs journal, vol. 0, no. 0, pp. 21-29, The Ethics and Justice
Society, Brisbane, Australia, 1999

Hooft, van, S., Overcoming principles: Dialogue in Business Ethics, Teaching Ethics

volume 5, p. 89 - 106, Kluwer Academic Publishers, Deventer, 2001

llleris, K., Towards a contemporary and comprehensive theory of learning,
International Journal of Lifelong Education, volume 22 no. 4, Routledge, Verenigd

Koninkrijk, 2003

Isaacs, W., Dialogue and the Art of Thinking Together, Bantam Doubleday Dell
Publishing Group Inc., Verenigde Staten, 1999

Jeurissen, R., Musschenga, B., Integriteit in bedrijf, organisatie en openbaarbestuur,

Uitgeverij Van Gorcum, Assen, 2002
Karlsson, 0., Critical Dialogue: Its Value, Evaluation and Meaning, Evaluation,
Volume 7 No. 2, pagina 211 - 227, SAGE Publications Ltd. Thousand Oaks, Verenigde

Staten, 2001

Kessels, ]., Boers, E., Mostert, P., Vrije ruimte, filosoferen in organisaties, Uitgeverij

Boom, Amsterdam, 2002

95



Kessels, ]., Socrates op de markt, Uitgeverij Boom, Amsterdam, 1997

Kessels & Poell, Handboek Human Resource Development: Organiseren van het

leren, Bohn Stafleu Van Loghum, Houten, 2011

Keursten, P., Het einde van strategisch opleiden? Opleiding & Ontwikkeling, volume

10, p. 27 - 33, Reed Business, Doutinchem,1999

Knezic, D., Wubbels, T., Elbers, E., Hajer, M., The Socratic Dialogue and teacher
education, Teaching and Teacher Education. Volume 26, issue 4, p. 745-1114,
Elsevier Ltd., Londen/Amsterdam, 2010

Kolb, D., Experiential learning: Experience as the source of learning and

development, Prentice Hall Publishers, Verenigde Staten, 1984

Koolma, R., Beheersing en verantwoording van vastgoedactiviteiten door

woningcorporaties, B&G, maart/april, p. 25 - 28, Den Haag, 2011

Larsen, H,. Oticon : Unorthodox Project-Based Management and Careers in a
“Spaghetti Organization’, Human Resource Planning, Vol. 25, No. 4, p. 30-37, Human
Resource Planning Society, Verenigde Staten, 2002

Marsman, P., Vakdossier Filosofie, Stichting leerplanontwikkeling (SLO), Enschede,
2010

Mitchell, S., Socratic Dialogue, the Humanities and the Art of the Question, Arts and
Humanities in Higher Education volume 5, p. 181, SAGE Publications Ltd, Thousand
Oaks, Verenigde Staten, 2006

Nelson, L., Socratic Method and Critical Philosophy: Selected Essays, vertaald door.
T.K. Brown, Kessinger Publishing, Whitefish, Verenigde Staten, 2007

96



Nelson, L., Socratische Methode, Uitgeverij Boom, Amsterdam, 2009

Nonaka, I., Takeuchi, H., The Knowledge-Creating Company, Oxford University Press
Inc., Verenigd Koninkrijk, 1995

Philips, R., Some key questions about stakeholder theory, lvey Business Journal,

2004

97



Pihlgren, A., Socrates in the classroom: Rationales and effects of philosophizing with
children, Doktorsavhandlingar fran pedagogiska institutionen, Department of

Education, volume 146, Stockholm University, Zweden, 2008

Plato, Theaetetus, vertaald door Harold North Fowler, Harvard University Press,

Cambridge, Verenigd Koninkrijk, 1921

Rossem, van, K., Horzels op een paard. Het Socratisch gesprek in het vormingswerk,
Vorming: Vaktijdschrift voor Volwasseneneducatie en Sociaal-cultureel Werk

volume 16, p. 159, Vlaams Centrum voor Volksontwikkeling, Brussel, 2001

Schein, E., On dialogue, culture, and organizationallearning, Organizational

dynamics, volume 22, p. 40-51, Elsevier Ltd., Londen/Amsterdam, 1994

Senge, P., The Fifth Discipline, Cornerstone Publishing, Verenigde Staten, 2006

Simons, P., Lerend werken: tautologie of uitdaging?, Opleiding en Ontwikkeling,

volume 11, VUGA Uitgeverij, Den Haag, 2000

Skordoulis, R., Dawson, P., Reflective decisions: the use of Socratic dialogue in
managing organizational change, Management Decision vol. 45 no. 6, p. 991-1007,

2007

Sprenger, C., Leerpraktijken: lerend werken aan organisatieverandering, Uitgeverij

Samson, Alphen aan den Rijn, 2002

Starren, H.G., De rand wordt de kern: opleiden voor de kenniseconomie. Opleiding &

Ontwikkeling, volume 12, pp. 5-7, Reed Business Media, Amsterdam, 1999

Swieringa, J., Wierdsma, A., Becoming a Learning Organization: Beyond the Learning

Curve, Addison Wesley Publishing Company, Verenigde Staten, 1992

98



Tjepkema, S., Bouwen aan een lerende organisatie: Leerblokkades opsporen,
Uitgevrij Samson, Alphen aan den Rijn, 2002

Vansieleghem, N., Gesprek als grenservaring, Uitgeverij Acco, Leuven, /Leuven, 2010

Weggeman, M., Kennismanagement: de praktijk, Uitgeverij Scriptum, Schiedam,

2000

Wijngaarden, van, P., Ontwerpen van schoonheid in leertrajecten, Develop volume 4,

Springer Uitgeverij, Houten, 2009

Andere media
Mini-documentaire Firestarter files 001 van Vodafone omtrent nieuwe start-upsen

initiatieven, 2012. Geraadpleegd op 21 juli 2013 via http://vimeo.com/51278950

NRC, 22 december 2011. Geraadpleegd op 9 september 2013 via

http://www.nrc.nl/nieuws/2011/12 /22 /onderzoek-naar-fraude-

woningcorporaties/

NRC, 17 september 2008. Geraadpleegd op 9 september 2013 via
http://vorige.nrc.nl/article1987320.ece

Oratie Boudewijn de Bruin, Rijksuniversiteit Groningen, 5 april 2013. Geraadpleegd

op 3 september 2013 via http://www.rug.nl/news-and-

events/news/archief2013 /nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin -

incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal

NRC, 23 maart 2009. Geraadpleegd op 11 september 2013 via

http://vorige.nrc.nl/opinie/article2190302.ece/De crisis en de moraal

NOS, 18 april 2013. Geraadpleegd op 10 september 2013 via

http://nos.nl/artikel /497064-groeiend-gevaar-privacyschending.html

99


http://vimeo.com/51278950
http://www.nrc.nl/nieuws/2011/12/22/onderzoek-naar-fraude-woningcorporaties/
http://www.nrc.nl/nieuws/2011/12/22/onderzoek-naar-fraude-woningcorporaties/
http://vorige.nrc.nl/article1987320.ece
http://www.rug.nl/news-and-events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_
http://www.rug.nl/news-and-events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_
http://www.rug.nl/news-and-events/news/archief2013/nieuwsberichten/oratie-boudewijn-de-bruin_-_incompetentie-van-bankiers-minstens-zo-erg-als-slechte-moraal_
http://vorige.nrc.nl/opinie/article2190302.ece/De_crisis_en_de_moraal
http://nos.nl/artikel/497064-groeiend-gevaar-privacyschending.html

100



7. Bijlages

Bijlage |, lijst van geinterviewde respondenten

Respondent 1, hoofd Human Resource Management afdeling
Respondent 2, directieadviseur/senior adviseur strategie en beleid
Respondent 3, directeur onderwijsinstelling

Respondent 4, programma managers onderwijsinstelling
Respondent 5, project coordinator onderwijsinstelling
Respondent 6, bureauhoofd overheidsinstantie

Respondent 7, beleidsmedewerker/coach overheidsinstantie
Respondent 8, medewerker communicatie overheidsinstantie

Respondent 9, Strategisch Beleidsmedewerker en procesadviseur

101



