‘Een veranderend landschap’

- Een filosofisch onderzoek naar de relatie tussen
burger en overheid -

Scriptie van A.B. Loman
‘Management of Philosophy and Organization’

2012/ 2014



Masterscriptie ‘Philosophy of Management and Organization’
Titel: ‘Een veranderend landschap’
Auteur: A.B. Loman

Studentnummer: 2150824

Vrije Universiteit Amsterdam, Faculteit Wijsbegeerte
1¢ begeleider: Dr. F. Schipper
2¢ begeleider: drs. E. Boers



Hoofdstuk 1:

11
1.2
13

Hoofdstuk 2:

2.1
2.2

2.3

Hoofdstuk 3:

3.1
3.2

3.3

3.4

Hoofdstuk 4:

4.1
4.2
4.3

Hoofdstuk 5:

5.1
5.2

Hoofdstuk 6:

6.1
6.2
6.3
6.4

Inhoud
Inleiding

Doel van de studie
Opbouw scriptie
Hoofdstukindeling

Casus: De Intensieve Veehouderij in Noord-Brabant

Inleiding

De problematiek

2.2.1 De gezondheidsproblematiek

2.2.2 De milieuproblematiek

Sociaal maatschappelijke angst en onrust

De Rol van de Overheid

De opkomst van een deliberatieve democratie
Het antwoord van de overheid

3.2.1 De Reconstructiewet

3.2.2 De Commissie van Doorn

De wijze van bestuur

3.3.1 De Reconstructiewet en het harde systeem denken

3.3.2 De maatschappelijke dialoog
Tussentijdse conclusies

Habermas: De Theorie van het Communicatieve Handelen

De communicatieve rationaliteit
Het communicatieve handelen
Habermas’ deliberatieve democratie

Kritiek op Habermas

Foucault en Nietzsche

Twee argumenten tegen Habermas
5.2.1 Bent Flyvbjerg

5.2.2 Chantal Mouffe

De Dialoog

De probleemstellingen
Postmodern openbaar bestuur
Ruimte voor dialoog

Terug naar de praktijk






1. Inleiding

1.1 Doel van de studie

Voordat ik kan uitleggen wat het doel van deze studie is, moet ik eerst kort noemen wat de
aanleiding voor dit onderzoek is geweest. Het afgelopen jaar was ik als stagiair betrokken bij een
adviestraject in Noord-Brabant. De inzet was om gesprekken te voeren over de problemen die het
afgelopen decennium door de groei van de intensieve veehouderij zijn ontstaan. Op gemeentelijk en
provinciaal niveau werd gesignaleerd dat er recentelijk steeds meer boosheid en angst onder burgers
ontstond. Dit kwam door de toenemende overlast die de grote veehouderijen veroorzaakten, en
tevens door het uitbreken van ziektes als de Q-koorts. De sociaal-maatschappelijke onrust en
frustratie die deze zaken tot gevolg hebben gehad, gaven de aanzet voor het schrijven van deze
scriptie.

Tijdens de gesprekken dienden zich verschillende vragen aan. Enkele bestuurlijke vragen over het
maken van beleid bij complexe, maatschappelijke kwesties, maar ook vragen naar wat de publieke
ruimte precies inhoudt. Hoe moeten we die ruimte definiéren, waar liggen haar grenzen? En, er
waren praktische vragen over hoe je een goed gesprek vormgeeft. Wie nodig je uit, wat is het
gewenste effect van een gesprek over een maatschappelijk geladen kwestie?

Tijdens mijn stage kozen we ervoor om vanuit de Socratische methode gesprekken te voeren, om zo
het onderzoek, en niet de discussie, centraal te stellen. De gesprekken werden gevoerd met burgers,
boeren en ambtenaren. Door het filosofische karakter van de gesprekken ontstonden er ook vragen
naar het verband tussen de politiek en de filosofie. Hebben die iets met elkaar te maken, kunnen ze
van elkaar leren?

Dit zijn te veel vragen om in één scriptie recht aan te kunnen doen, en daarom zal ik me hier
toespitsen op een onderwerp dat, naar ik denk, aan veel van de voorgaande vragen raakt. Dit
onderwerp is “de relatie tussen de overheid en de burger’. Ik heb voor dit onderwerp gekozen omdat,
zoals ook zal blijken uit de casus, er een verandering gaande is in de relatie tussen de burger en de
overheid.

Tot enkele decennia geleden was de overheid er voornamelijk om beleid te maken en dat vervolgens
via wet- en regelgeving te implementeren. Dit werd gedaan vanuit een top-down benadering,
waarbij de burger alleen gevraagd werd om eens in de zoveel tijd op een politieke partij te stemmen.

Sinds het begin van de jaren negentig is dit echter aan het veranderen. De burger raakt meer



betrokken bij beleidskeuzes, en wil ook een gedeelde verantwoordelijkheid daarvoor dragen. Men
zou kunnen zeggen dat ons democratisch bestel van vorm aan het veranderen is; dat een meer
‘deliberatieve’ democratie zich ontvouwt. De overheid lijkt echter nog niet goed te weten hoe ze
met deze verandering om moet gaan. Ofwel, hoe ze haar relatie met de burger opnieuw vorm moet
geven. Dit is, zo zal ik beargumenteren, echter wel nodig om maatschappelijke kwesties juist te
kunnen adresseren. In deze scriptie ga ik daarom in op de volgende vraag: wat vraagt deze politieke

transformatie van de overheid?

Aan de hand van de casus ‘intensieve veehouderij’ zal ik laten zien dat het van belang is dat de
overheid zich bezint op deze vraag. Want negeert de overheid dit vraagstuk over haar relatie met de
burger, dan zal het besturen van de maatschappij nog complexer worden. Is het namelijk onduidelijk
hoe twee partijen zich tot elkaar verhouden, dan is het ook onduidelijk hoe deze partijen tot elkaar
kunnen komen. Zowel de overheid als de burger stuurt aan op meer participatie en deliberatie. Om
dit te bereiken zet de overheid in op het bevorderen van de maatschappelijke dialoog.! Er is echter
meer dan een goede intentie nodig om dit te bewerkstelligen.

Deze scriptie heeft als doel om het krachtenveld waarin de overheid en de burger opereren te
beschrijven. 1k probeer een omschrijving van de werkelijkheid te geven om zo problemen en
tegenstellingen bloot te leggen. Dit wil niet zeggen dat deze scriptie geen argumentatieve, of
normatieve, kant kent. De scriptie bevat twee hoofdargumenten. Ik zal op basis van mijn ervaringen
gedurende het traject in Brabant betogen dat er door de overheden problemen zijn veroorzaakt. Hun
aanpak is op bepaalde punten mislukt. Omdat dit argument deels is gestaafd op waarnemingen uit
de praktijk, heeft dit argument een meer empirisch karakter. De schuldvraag heeft voor mij geen
prioriteit, omdat ik niet vanuit een overkoepelend, normatief standpunt deze verhandeling schrijf.
Mijn tweede argument is van een theoretische aard. Hier betreft het de onhoudbaarheid van Jurgen
Habermas’ theorie van het communicatieve handelen en de consequenties die dat heeft voor het
vormen van een dialooggestuurde samenleving. Het normatieve deel van deze scriptie bestaat zo uit
twee delen. Ze zullen chronologisch aan bod komen, en samenkomen in de conclusie.

Het is van belang te weten dat het niet mijn intentie is om een argument te ontwikkelen voor een
bepaalde visie op goed bestuur, of om een pleidooi voor een type staatsinrichting te houden. Deze
verhandeling is een beschouwing van wat er verandert in het Nederlandse politieke klimaat, en het

gaat in op de problemen en tegenstellingen die samengaan met deze transformatie.

! plasterk, Nota: Bestuur in samenhang, 2013.



1.2 Opbouw scriptie

Ik gebruik voor het grootste deel van de scriptie het werk van Jirgen Habermas, die de dialoog een
centrale plek geeft als filosofisch referentiepunt. Hij dicht de dialoog een fundamentele plaats in de
democratische maatschappij toe. In zijn uitgebreide reflecties op het publieke domein, de
maatschappij en ons rationaliteitsbegrip biedt hij, naar ik meen, verscheidene handvatten om de
huidige, democratische transformatie te duiden. Daarnaast geeft zijn theorie van de communicatieve
rationaliteit een mogelijk antwoord op hoe we invulling kunnen geven aan deze democratische
veranderingen. Het zal echter blijken dat hoewel zijn theorie enkele sterke visies en argumenten
behelst, er ook kritiek op Habermas’ gedachtegoed te formuleren valt. Met behulp van het werk van
Bent Flyvbjerg, die zich beroept op Foucault en Nietzsche, worden enkele valkuilen in Habermas’
werk blootgelegd. Zonder een compleet alternatief te bieden, zal ik eindigen met het geven van
enkele aanbevelingen en punten van aandacht.

Na de behandeling van Habermas en zijn critici zal ik zelf enkele aanbevelingen doen zowel op
theoretisch niveau, als op het niveau van de praktijk. Om tot een uiteindelijke aanbeveling te komen
zal ik onder andere gebruik maken van het Agonistische denken van Chantal Mouffe, en het boek
‘Postmodern Public Administration, Toward Discourse’ van Charles J. Fox en Hugh T. Miller.
Vanuit deze bevindingen zal er uiteindelijk nogmaals naar de casus ‘Intensieve Veehouderij’
worden gekeken. De casus zal in deze verhandeling het begin- en eindpunt zijn. De praktijk is
namelijk waar de vragen zijn ontstaan, en waar de antwoorden hun toepassing vinden. De theorie
zal in het middelste gedeelte worden behandeld. Het is echter niet zo dat deze scriptie geheel in
teken staat van de casus; de casus verwijst naar enkele interessante overkoepelende, meer

theoretische, vragen en problemen.

1.3 Hoofdstukindeling:

Hoofdstuk 2:

Dit hoofdstuk zal een kort overzicht geven van wat er speelt rondom de veehouderij in Brabant. We
gaan in dit hoofdstuk in op de feitelijkheden, en niet op de schuldvraag of andere normatieve claims.
Het doel is om bondig weer te geven wat de sociaal-maatschappelijke problemen zijn, en waar die

uit voort gekomen zijn.



Hoofdstuk 3:

In het derde hoofdstuk plaatsen we de casus in de context van de veranderende verhouding tussen
de overheid en de burger. De rol van de overheid in de casus ‘Intensieve Veehouderij’ zal in het
bijzonder bekeken worden. Hoe is de overheid omgegaan met de negatieve geluiden uit de
samenleving?

We zullen zien dat de casus exemplarisch is voor de richting waarin onze samenleving zich steeds
meer ontwikkelt, namelijk tot een democratie waarin deliberatie en burgerparticipatie een grote rol
spelen. Om dit te kunnen betogen zal ik onder andere gebruik maken van het werk van sociologen
Bas van Stokkom en Max Weber, en van het werk van Edelenbos en Monnikhof.

Het hoofdstuk begint met een korte samenvatting van hoe de relatie tussen de burger en de overheid
is geévolueerd en wat de rol is van de overheid in een democratisch bestel. In het licht hiervan

kijken we aan het einde van dit hoofdstuk naar de fouten die door de overheid zijn gemaakt.

Hoofdstuk 4:

In dit gedeelte zal een samenvatting van Habermas’ theorie van het communicatieve handelen
worden gegeven. Dit in een poging om een betere theoretische grip op de politieke ontwikkelingen
te krijgen. De thema’s in Jirgen Habermas’ werk die worden uitgelicht zijn die van communicatie,
rationaliteit en consensus. Deze worden behandeld binnen de onderscheiding van systeem en
leefwereld die hij in zijn maatschappij analyse opwerpt. Uiteindelijk ontstaan er zo richtlijnen die
laten zien hoe we ons tot de transformatie in het publieke domein kunnen, en volgens Habermas

moeten, verhouden.

Hoofdstuk 5:

In dit hoofdstuk behandelen we verscheidene critici van Habermas. Met name de kritiek van Bent
Flyvbjerg en Chantal Mouffe komen aan de orde. Flyvbjerg stelt dat de ideeén van Habermas voor
een groot deel utopisch zijn, en dat ze daarom hun praktische waarde verliezen. Mouffe
beargumenteert dat de theorie van het communicatieve handelen te weinig ruimte laat voor
pluraliteit. De kracht van een maatschappij zit volgens haar juist in onderling verschil en wrijving,

in plaats van in consensus en volledige gelijkwaardigheid.



Hoofdstuk 6:

Het laatste hoofdstuk dient ertoe om de verschillende bevindingen en problemen samen te brengen.
Er blijven uiteindelijk twee probleemstellingen bestaan welke ik zal samenvatten. Het zal blijken
dat er een nieuw perspectief op de maatschappij nodig is om de relatie tussen burger en overheid te
kunnen verbeteren. Charles Fox en Hugh Miller geven zo een nieuw perspectief. Via het werk van

deze postmoderne denkers zal ik uiteindelijk weer terugkeren naar de casus.

Het is van belang om voor het lezen van dit hoofdstuk bijlage B te raadplegen. Hierin staat
omschreven wat ik bedoel met dialoog en hoe deze concreet vorm gegeven kan worden. Deze

kennis helpt bij het begrijpen van de argumenten die in dit hoofdstuk worden gemaak.



2. Casus: De Intensieve Veehouderij in Noord-Brabant

2.1 Inleiding

De veehouderij kent een lange geschiedenis in Nederland, en door de eeuwen heen is er veel
veranderd aan de manier waarop mensen hun dieren houden. Tot halverwege de 19% eeuw werden
er allerlei verschillende dieren op één boerderij gehouden. De eigen akkers werden gebruikt om in
voedsel voor de dieren te voorzien, en de dieren werden vervolgens gebruikt voor eigen consumptie.
Het eventuele overschot van de producten werd verkocht.

Inmiddels zijn veehouderijen veelal geen kleinschalige bedrijven meer.? De dieren leven in grote,
afgesloten stalsystemen, en de productieprocessen zijn veel minder arbeidsintensief. Zo is het
percentage van mensen dat in de agrarische sector werkzaam is in de afgelopen 150 jaar geslonken
van 44 naar 3 procent.® Daarnaast zijn de veehouderijen niet meer zelfvoorzienend; het voedsel voor
het vee wordt geimporteerd uit andere delen van de wereld.

De redenen voor deze veranderingen zijn verschillend, maar ze zijn onder meer terug te voeren op
economische ontwikkelingen. Zoals vermeld in het rapport: ‘Gezondheid is geen wisselgeld’* van
de Provinciale Raad Gezondheid Noord-Brabant, heeft de transformatie in de veehouderij te maken
met de verslechterde economische omstandigheden in de jaren 20, en de focus op het herstel van de
economie en de industriéle productie, in het naoorlogse Nederland.

In de jaren 20 van de vorige eeuw was het door de economische malaise niet mogelijk veel te
exporteren. De veehouderijen waren genoodzaakt om manieren te vinden om hun productiviteit te
verhogen en de kosten te drukken. Dit leidde tot grotere stallen en efficiéntere productieprocessen.
Een soortgelijke tendens viel in de periode net na de tweede wereldoorlog te ontwaren. Nederland
moest worden herbouwd en daarvoor moest het de economie zien te versterken. Er werd onder
andere ingezet op het verhogen van de productie van goederen en grondstoffen. Wat de veehouderij
hielp was dat er, door de vele technologische ontwikkelingen, steeds meer automatisering mogelijk

was. De veehouderij werd dus, evenals veel andere industrieén in die tijd, het object van

2 Klijn, Slingerland, Rabbinge, Rapport: Onder de groene zoden: verdwijnt de landbouw uit Nederland en
Europa?, 2008: p. 9.

*Idem., p. 23.

* Paes, Jans, van Santvoort, Rapport Provinciale Raad Gezondheid & Brabants Kennisnetwerk Zoénosen:
Gezondheid is geen wisselgeld, 2011.

10



verstrekkende vernieuwingen en schaalvergrotingen. ® Uiteindelijk hebben deze momenten
bijgedragen aan het ontstaan van de veehouderij zoals wij die nu kennen.

Daarnaast heerst tot op heden het idee dat gezonde bedrijven behoren te groeien, en dat dit groeien
noodzakelijk is om concurrerend te blijven. Vanuit deze overtuiging werden, en worden, bedrijven
steeds massaler. De kleinere veehouderijen worden langzaam maar gestaag opgeslokt door de
grotere bedrijven.

Op een gegeven moment werd aan deze grote ondernemingen het stempel ‘intensieve veehouderij’

gegeven. De definitie zoals gehanteerd door de Provinciale Raad Gezondheid luidt:

“Een intensieve veehouderij is een agrarisch bedrijf met een
bedrijfsvoering die geheel of in overwegende mate in gebouwen
plaatsvindt en gericht is op het houden van dieren, zoals rundveemesterij,
varkens-, kalver-, pluimvee-, pelsdier-, geiten- of schapenhouderij of een
combinatie van deze bedrijfsvormen, alsmede naar de aard daarmee
gelijk te stellen bedrijfsvormen, met uitzondering van grondgebonden

melkrundveehouderij.”®

Ofwel, losser geformuleerd, een intensieve veehouderij is een bedrijf dat op een klein stuk grond
een grote hoeveelheid dieren houdt. De dieren leven hier bijna uitsluitend in gesloten stallen. VVoor
het continue voeren van de dieren is het bedrijf afhankelijk van voedsel dat door derden wordt
verstrekt; ze zijn niet grond-gebonden. De natuurlijke cycli zoals die een eeuw geleden nog
werkzaam waren zijn verbroken; het eigen voedsel is niet meer toereikend, en de veehouderijen
hebben door hun massaliteit soms een grote, negatieve impact op het milieu.

In deze scriptie zal ik deze brede definitie van ‘intensieve veehouderij’ hanteren. Het exacte aantal
dieren, of de oppervlakte van een bedrijf, zal ik niet gebruiken als definitie, hoewel dit wel wordt
gebruikt voor de wettelijke bepaling van een intensieve veehouderij. De reden hiervoor is dat ik niet

direct inga op specifieke vergunningen of bedrijven.” Voor mij zijn slechts de gevolgen van de

% Daarnaast wilde Nederland in hun voedselvoorziening niet meer afhankelijk zijn van andere landen. Dit kon
worden gerealiseerd door een beslissing van de Europese Unie uit 1962 om de importheffing op goedkope
graanvervangers af te schaffen. Hierdoor kon de veehouderij in Nederland explosief groeien.

®Paes, Jans, van Santvoort, Rapport Provinciale Raad Gezondheid & Brabants Kennisnetwerk Zoonosen:
Gezondheid is geen wisselgeld, 2011: p.11.

’ Bovendien is het door de continue aanpassing van de exacte wettelijke kaders lastig om dergelijke,
juridische vaststellingen als leidraad te gebruiken.

11



huidige inrichting van de veehouderij van belang. De precieze inhoud van de wet- en regelgeving
zal ik alleen kort benoemen indien nodig ter verduidelijking.

Ik zal wel specifieker zijn wanneer het gaat om het beschrijven van de relatie tussen mens en dier in
Noord-Brabant. Cijfers, en vooral een uitleg van de wet- en regelgeving, zijn nodig om de

verhoudingen en spanningen die op dit moment spelen, goed weer te kunnen geven.

Na deze korte inleiding op het onderwerp, zal ik de volgende paragraaf gebruiken om de
problematiek omtrent de intensieve veehouderij uiteen te zetten. In dit gedeelte tracht ik een heldere,
overkoepelende omschrijving van de kwestie te geven. Ik ga nog niet in op het theoretisch kader of

de achterliggende structuren van het probleem. Deze komen naar voren in hoofdstuk drie.

2.2 De problematiek

De problemen die samengaan met de huidige vee-industrie zijn verschillend van aard. Enerzijds zijn
er de schadelijke effecten voor het milieu, waarbij men bijvoorbeeld kan denken aan de uitstoot van
ammoniak. Anderzijds zijn er de problemen die direct op de volksgezondheid betrekking hebben.
Uitbraken als die van de Q-koorts en de vogelgriep vallen onder deze categorie. Daarbij komen nog
allerlei soorten overlast die inwoners van intensieve veeteelt gebieden ervaren. Stank en een
overdaad aan verkeersbewegingen zijn twee vormen van overlast die vaak gesignaleerd worden.

In het resterende deel van dit hoofdstuk lopen we deze kwesties langs. Het doel is om te eindigen bij
de sociaal-maatschappelijke aspecten van de problematiek van de intensieve veehouderij. Deze
scriptie focust zich namelijk op de sociaal-maatschappelijke, en de daarbij behorende, bestuurlijke
vraagstukken. Maar, om in bestuurlijke zin goed te kunnen duiden wat er speelt, en om bloot te
leggen hoe de politiek zich verhoudt tot de kwestie, is een beknopte weergave van de ontstane

milieu- en gezondheidsproblemen een vereiste.

2.2.1 De gezondheidsproblematiek

De meer bekende vormen van de aan veehouderij gerelateerde ziektes zijn de vogelgriep, de
varkenspest, MKZ, en de Q-koorts. Minder vaak komen infectieziektes als rabiés of antrax voor. Er
zijn echter meer gezondheidsrisico’s verbonden aan het houden van dieren, vooral wanneer dit op
grote schaal en in druk bewoonde gebieden gebeurt. Hierbij moet men denken aan een hoge uitstoot

van ammoniak en fijnstof. De hoeveelheid ammoniak die vrijkomt bij het uitrijden van mest zal niet

12



direct tot ernstige, lichamelijke klachten leiden. Het gaat echter wel gepaard met, soms zeer ernstige,
geuroverlast. De fijnstof komt vrij als gevolg van de uitstoot van ammoniak, en heeft een
verslechtering van de luchtkwaliteit tot gevolg.

Het verschilt in welke mate de bovengenoemde zaken een effect hebben op de menselijke
gezondheid. Sommige ziektes zijn ongevaarlijk voor mensen,? andere dragen wel risico’s met zich
mee. De laatste groep is die van de zogenaamde zotnosen. Het meest recente voorbeeld hiervan is
de Q-koorts; een infectieziekte die via het inademen van sporen of via het contact met
lichaamsvloeistoffen van besmette dieren, op de mens kan worden overgedragen. Ik zal in deze
scriptie de Q-koorts als leidraad gebruiken. Ze bepaalt namelijk het overgrote deel van de
gezondheidsproblematiek die bijdraagt aan de huidige sociaal-maatschappelijke onrust in Brabant;
bovendien had een deel van de dialogen uit het eerder genoemde adviestraject de Q-koorts als

onderwerp.

Van 2007 tot en met 2012 zijn er 4.174 ziektegevallen van de Q-koorts gemeld.® De symptomen van
besmetting variéren van korte, griepachtige verschijnselen tot chronische vermoeidheid. Uiteindelijk
zijn er in Nederland zelfs enkele tientallen mensen overleden aan de Q-koorts. Vaak was dit het
gevolg van complicaties die konden optreden omdat deze mensen al ziek waren.

Veel van de besmettingen vonden plaats in Brabant en het noordelijke gedeelte van Limburg. In een
paar jaar werden er 89 bedrijven geruimd, dit om een echte epidemie te voorkomen.'® De impact op
de volksgezondheid was aanzienlijk, maar ook de veehouders zijn hard getroffen in zowel
economische als emotionele zin. Veel bedrijven waar nog geen besmetting was geconstateerd
moesten uit voorzorg worden geruimd.

Achteraf bleek dat voor 2007 de eerste besmettingen al waren gemeld.** Het duurde echter een tijd
voordat er duidelijkheid ontstond over de aanpak van de uitbraak.'? Drie jaar na de eerste meldingen
werden er uiteindelijk informatieavonden georganiseerd door de provincie Noord-Brabant, de
patiéntenvereniging, de Provinciale Raad Gezondheid en de GGD’s. Echter, omdat de exacte
gezondheidsrisico’s en ziektesymptomen nog niet bekend waren, bleven er veel vragen
onbeantwoord.

Dit hiaat in de kennis over de gezondheidsrisico’s van de intensieve veehouderij is nog niet gedicht.

In een recent rapport wordt gesteld dat het nog steeds niet bekend is tot welke afstand mensen in de

8 Zoals de varkenspest en sommige varianten van de vogelgriep.

° Website RIVM: http://www.rivm.nl/Onderwerpen/Q/Q_koorts.

19\/an der Velden, Dusseldorp, Drogendijk, van Overveld, Rapport RIVM & Instituut voor Psychotrauma: Q-
koorts — ruimingen van besmette bedrijven, 2011: p.11.

11 Kierkels, De impact van Q-koorts, 2012: pp. 6-7.

12 paes, Vertrouwen komt te voet maar niet vanzelf, 2012: p. 6.

13



omgeving van intensieve veehouderijen verhoogde gezondheidsrisico’s lopen.** Wel is duidelijk dat
rondom megastallen de schadelijke sporen meer aanwezig zijn dan bij kleinere veehouderijen. Grote
zuiveringsinstallaties genaamd ‘luchtwassers’ kunnen een groot deel van de uitstoot van de kwalijke
deeltjes reduceren, maar ook daar is recentelijk aangetoond dat veel bedrijven deze apparaten nog
niet hebben, of regelmatig uit hebben staan.**

Ondanks dat de precieze gezondheidsrisico’s nog niet zijn ingekaderd, is het wel duidelijk dat er een
verband bestaat tussen de intensivering van de veeteelt en de toename en ernst van ziektes als de Q-

koorts.

2.2.2 De milieuproblematiek

De invloed van de intensieve veehouderij op het milieu is duidelijk aanwezig. Op plekken, zoals in
Brabant, waar veel veebedrijven dicht op elkaar staan, is er sprake van verontreiniging. Vooral de
uitstoot van ammoniak speelt daarin een rol. Ammoniak komt voornamelijk vrij door de
verdamping van mest uit stallen en bij het uitrijden van mest. Dit zorgt ervoor dat de biodiversiteit
in de natuur wordt aangetast en het kan een vervuiling van het bodemwater tot gevolg hebben.
Hoewel de afgelopen decennia de totale uitstoot van ammoniak is teruggedrongen, is gebleken dat
in de nabije omgeving van intensieve veehouderijen de emissie desondanks is toegenomen.*®

Deze uitstoot van ammoniak is de oorzaak van geurhinder. In de buurt van grote stallen wordt vaak
geurhinder ervaren en gerapporteerd. Het kan zo erg worden dat de situatie buitenshuis nauwelijks
als leefbaar kan worden omschreven. De stank is echter lastig tegen te gaan, omdat de bron van de
geurhinder niet gemakkelijk te achterhalen is. Bovendien is het, door verschillen in waarneming,
lastig een goede grens tussen geurhinder en geuroverlast te trekken. Het vaststellen van een
geurnorm is om die reden een heikel punt. Toch moet de overheid gebruik maken van een norm, om

bij overlast te kunnen handhaven.

3 Van Gool, Rapport Gezondheidsraad: Gezondheidsrisico’s rond veehouderijen, 2012: p. 12.

¥ In het RIVM rapport ‘Naleeftekorten bij luchtwassers in de intensieve veehouderij’ wordt het onderzoek
naar het gebruik en de installaties van luchtwassers gepresenteerd. Het blijkt dat veel bedrijven opgeven een
luchtwasser in gebruik te hebben, hoewel dit in werkelijkheid niet juist is. Dit geldt voor ongeveer 40 % van
de onderzochte bedrijven. De boeren kiezen ervoor om geen luchtwasser aan te zetten omdat dit de kosten
drukt.

> Van Zeijts, van Eerdt, Farjon, Rapport RIVM: Milieukundige en landschappelijke aspecten van
megabedrijven in de intensieve veehouderij, 2008.

14



2.3 Sociaal-maatschappelijke angst en onrust

In deze paragraaf gaan we in op de consequenties van de eerder omschreven problematiek. De
context waarbinnen de onrust bij de burgers en de veehouders is ontstaan, is die van de toenemende
hoeveelheid megastallen en het beleid dat de overheid daar omtrent voerde. Lang wisten veel
mensen, die in veedichte gebieden woonden, niet af van de gezondheidsrisico’s en de belasting die
de intensieve veeteelt had op hun omgeving. Vanzelfsprekend zijn de uitbraken van bijvoorbeeld de
vogelgriep en de varkenspest niet onopgemerkt gebleven, maar toch was de impact van het
groeiende aantal megastallen nog niet breed bekend. De milieuverenigingen monitoren al voor
langere tijd de effecten van de veehouderij op het milieu, maar het besef van de directe
consequenties voor mensen, kwam pas later.

Ik denk dat de bewustwording van de problemen bij de burger pas is gekomen toen de
ziektegevallen van de Q-koorts bekend werden. Er zijn toen, in 2009 en 2010, negen verschillende
informatieavonden georganiseerd over de Q-koorts. De mensen die ik sprak tijdens het adviestraject
gaven aan dat in die periode de impact van de schaalvergroting van de veeteelt duidelijk werd. Niet
alleen de burgers tastten daarvoor in het duister, ook voor de veehouders was het lange tijd niet
duidelijk wat er stond te gebeuren. Zo was het begin 2009 nog niet duidelijk of de dieren moesten
worden ingeént, laat staan dat het bekend was of ze moesten worden geruimd. Na de
informatieavonden werd duidelijker wat de risico’s waren van het groeiende aantal intensieve
veehouderijen. Bovendien werd duidelijk wat de aanpak van de overheid was.

In 2005 heeft de overheid de ‘Reconstructiewet’ opgesteld. Deze wet was onderdeel van de
reconstructieplannen om in vijf provincies een plattelandsvisie te ontwikkelen die zorg moest
dragen voor een economisch sterke maar ook groene en duurzame veeteelt. Voor de intensieve
veehouderij in Brabant betekende dit dat er LOG’s (landbouwontwikkelingsgebieden) werden
ingesteld. Dit zijn door de overheid toegewezen gebieden waar intensieve veehouderij bedreven
mag worden. Voor deze plekken geldt ruimere wet- en regelgeving. De stallen mogen groter zijn,
om zo meer dieren te kunnen houden. De reconstructiewet is nog steeds van kracht, zij het in
aangepaste vorm. In het volgende hoofdstuk gaan we hier dieper op in.

Later bleek dat veel burgers niet op de hoogte waren van de exacte invulling en plaatsing van deze
LOG’s. Mensen die al jaren op een bepaalde plek woonden, kwamen nu ineens naast grote
intensieve veehouderijen te wonen. Er was niet genoeg ruimte om de LOG’s weg van alle natuur- en
woongebieden te houden. Mensen die tot voor kort rustig op het platteland woonden, kregen last

van stankoverlast en verkeersbewegingen van grote af en aan rijdende vrachtwagens. De burgers

15



waren natuurlijk wel iets van deze zaken gewend, maar veel mensen vonden de overlast te ernstig
worden. Daarnaast bleek dat de prijzen van huizen in de buurt van LOG’s daalden. De mening
ontstond dat de overheid te lang, en wellicht met opzet, de ontwikkelingen had stilgehouden.
Hetzelfde werd de boeren kwalijk genomen. Dit, opgeteld met de toename van stank,
gezondheidsrisico’s en de verlaging van de genoemde prijzen, leidden tot de sociaal-

maatschappelijke onrust die ik in deze scriptie wil adresseren.

De onrust en angst die er heerst uiten zich op verschillende niveaus in de samenleving. Allereerst is
er boosheid en frustratie richting de overheid. De burgers zijn boos omdat ze het gevoel hebben dat
de overheid niet goed heeft gecommuniceerd, en de veehouders zijn boos omdat er steeds meer
ingewikkelde regelgeving en bureaucratie is ontstaan. Zo bestaan er bedrijven die graag op een
duurzame manier willen groeien, maar al jarenlang stilstaan omdat ze vergunningen voor de
verplaatsing naar een LOG niet rond krijgen. Bovendien krijgen de veehouders vaak de schuld van
de problemen die de Q-koorts met zich meebracht. De neiging is aanwezig om te beweren dat de
veehouders eerder en adequater hadden moeten handelen door voortijdig in te enten. Het verbod om
preventief in te enten werd echter gedurende de uitbraak van de Q-koorts pas opgeheven. Tussen de
burgers en de veehouders bestaat om deze redenen ook wrevel. De media speelt hierin ook een rol
door regelmatig te berichten vanuit het perspectief van of de boer of de burger.*® Hierdoor werd een
dichotomie tussen de belangen van de burger en die van de boer gesuggereerd.

Deze frustratie groeit dermate dat er binnen families en vriendengroepen ruzies ontstaan. Hier speelt
op de achtergrond mee dat veel kleinere veehouders niet meer rond kunnen komen, en zo
genoodzaakt zijn te stoppen of in te stemmen met de overname door een grotere onderneming.
Familiebedrijven raken zo ontwricht, wat alleen maar tot meer sociale onrust leidt. In de gemeenten
worden nog wel pogingen gedaan om tot een oplossing te komen, maar in de praktijk zijn er veel
buren die niet meer met elkaar in gesprek willen. Oud-veehouders keren zich eveneens tegen de
nieuwe generatie boeren. De boeren en burgers die nog wel het gesprek aan willen gaan komen vaak
voor een dichte deur te staan. De overheid legt zich toe op het handhaven van de geimplementeerde
wet- en regelgeving, maar loopt daarin vaak tegen onmogelijke dilemma’s aan. Moeten we ons
houden aan de regels die we eerder hebben afgesproken, of moeten we de ruimte nemen om te doen
wat in dit geval het meest voor de hand ligt?

ledereen lijkt een antwoord te hebben op wie er schuld heeft aan de problemen die zijn ontstaan op
het gebied van de volksgezondheid en het milieu (nog los van de vraagstukken die de dierethiek hier

opwerpt). Door de complexiteit van de kwestie is de schuldvraag echter lastig te beantwoorden.

16 Zie: Uitzending ‘Intensieve Veehouderij *, Tv-programma Zembla, 2009.

16



Zeker als men bedenkt dat de supermarktketens, de lobbygroepen en de consumenten zich ook op
een bepalende manier tot de intensieve veehouderij verhouden.

Samenvattend kan men dus stellen dat de leefbaarheid van bepaalde gebieden achteruit is gegaan
door intensivering van de veehouderij. Door de vele variabelen die een rol spelen, is de kwestie erg
complex. Wat echter wel duidelijk is, is dat er al jaren onrust heerst, en dat er tot op heden nog geen
constructieve oplossingen zijn gevonden; de boosheid en de angst leven nog steeds bij de burger.

In het volgende hoofdstuk van deze scriptie gaan we in op de bredere achtergrond van de hierboven
omschreven onrust en boosheid. Hiervoor zullen we het beleid van de overheden onder de loep
nemen, en bestuderen hoe zij hebben gehandeld. Waarom handelden ze zoals ze deden, en was dit
handelen verantwoord? We zullen vinden dat de manier waarop de overheid deze kwestie heeft
aangepakt aanleiding geeft tot het stellen van meer algemene, bestuurlijke vraagstukken die spelen

bij dergelijke complexe, maatschappelijke problemen.

17



3. De Rol van de Overheid

Zoals eerder aangekondigd, gaan we hier verder in op de context waarin de casus zich afspeelt. We
hebben gezien hoe de problematiek tot onrust in de samenleving heeft geleid, maar we hebben nog
niet naar de relatie tussen de overheid en de burger gekeken.

Er zijn vele theoretische gezichtspunten van waaruit je naar de overheid en de burger kan kijken. Zo
is het mogelijk de relatie te bezien vanuit de politieke filosofie, om het zo te vatten in termen als
‘eigendom’ of ‘vrijheid’. Ook is het mogelijk de bestuurskunde als leidraad te nemen en je te
concentreren op een begrip als ‘bestuurlijke effectiviteit’. Een derde perspectief is die van het recht,
waarbij de relatie tussen de burger en de overheid juridisch wordt bekeken. De overeenkomst tussen
deze verschillende vakgebieden is dat ze, vanuit hun eigen referentiekader, proberen te formuleren
hoe de relatie tussen de overheid en de burger ingericht moet worden. Er wordt veelal geprobeerd
om een norm te vinden die ons vertelt wat legitiem, effectief of rechtvaardig besturen inhoudt. In
deze scriptie ga ik niet op zoek naar een dergelijke norm, dat is niet de inzet van deze verhandeling.
Hier kijk ik naar de bestuurlijke realiteit en de ontwikkeling die de maatschappij doormaakt, zonder
een norm te hanteren. Vervolgens onderzoek ik waar het wringt, en waar ik op basis van deze
descriptieve analyse uitspraken over kan doen.

Om uiteindelijk de vertaalslag naar de theorie te kunnen maken zal ik in dit hoofdstuk naar de
aanpak van de overheden in de casus kijken. Wat hebben zij door de jaren heen ondernomen, en hoe
moeten we dat in bestuurlijke zin duiden? Om goed te kunnen begrijpen wat de aanpak is geweest,
zal ik de achtergrond waartegen dit beleid zich afspeelt moeten onderzoeken. Eerst kijk ik daarom
naar een chronologische ontwikkeling van de relatie tussen de burger en de overheid. Hoe heeft de
Nederlandse democratie zich in de afgelopen vijftig jaren ontwikkeld, en hoe werd de relatie tussen
burger en overheid daarin vorm gegeven? Daarna volgt de lezing van Bas van Stokkom. Hij meent
dat we uitgekomen zijn bij een democratie die een deliberatieve vorm heeft. We gebruiken zijn
werk als brug tussen de theorie over de relatie burger-overheid en de aanpak van de overheden
gedurende de kwestie ‘intensieve veehouderij’.

18



3.1 De opkomst van een deliberatieve democratie

In het eerste gedeelte van deze paragraaf wordt een kort overzicht geschetst van hoe de afgelopen
decennia de democratie in Nederland zich geévolueerd heeft. Het is een overzicht dat betrekking
heeft op de veranderingen in het democratisch bestel. De vragen over de maatschappelijke dialoog
blijven even op de achtergrond, de focus ligt op de verhoudingen tussen burger en overheid zoals
die de afgelopen vijftig jaar bestonden. Julian Edelenbos en René Monnikhof zijn de auteurs die we

hiervoor gebruiken.

Edelenbos en Monnikhof hanteren een onderscheid tussen directe en indirecte democratie. In een
directe democratie beslissen burgers zelf over een bepaald project of een nieuwe wet; de burger
krijgt dus zeggenschap over concrete beleidsvoorstellen. Is de democratie indirect, dan laat de
burger de beslissing aan de vertegenwoordigers. Dit wordt ook wel ‘representatie’ genoemd.*’

De twee auteurs stellen dat in Nederland voor een lange periode een sterk indirecte democratie
bestond. Deze werd ook wel de ‘pacificatiedemocratie’ genoemd.™® Gedurende deze periode van
verzuiling werd het besturen overgelaten aan een kleine elite die, buiten het zicht van de burger, de
bestuurlijke beslissingen nam. De houding van de burger in die tijd was volgzaam en passief. Deze
periode van indirecte democratie loopt tot aan het begin van de jaren zestig. Vanaf dat moment
vindt er volgens Edelenbos en Monnikhof een verschuiving plaats die zij aanduiden als ‘een eerste
vloedgolf van directe democratie’.™ De autoriteit van de gezagsdragers wordt ter discussie gesteld,
en de behoefte aan meer dialoog tussen politiek en burger wordt uitgesproken. De burger eist meer
bestuurlijke betrokkenheid, en bij gebrek aan participatie worden er vragentekens bij de legitimiteit
van het politieke bestuur geplaatst.

Wat hierop volgde was de ‘inspraakdemocratie’. Door het implementeren van de ‘Wet op de

Ruimtelijke Ordening’®

werd het mogelijk voor burgers om middels bezwaarschriftprocedures te
protesteren tegen plannen van de overheid. Hoewel de verwachtingen voor de inspraakdemocratie
hoog waren, valt het in de praktijk tegen. Burgers worden meer gehoord, maar daar blijft het vaak
bij. Er ontstaat nauwelijks discussie, en als er uiteindelijk keuzes moeten worden gemaakt, dan
wordt de mening van de burger regelmatig genegeerd. Het begrip ‘inspraak’ geldt op dat moment

als een betekenisloze term, en gaat meer over draagvlakcreatie dan over gedeelde beslissingskracht.

7 Edelenbos, Monnikhof, Spanning in interactie, 1998: p. 13.

'8 ijphart, Verzuiling, pacificatie en kentering in de Nederlandse politiek, 1968.
19 Edelenbos, Monnikhof, Spanning in interactie, 1998: p. 16.

20 Deze wet werd van kracht in 1965.

19



Echter, in de loop van de jaren zeventig lijkt hier verandering in te komen. Inspraak raakt meer en
meer geinstitutionaliseerd, zo schrijven Edelenbos en Monnikhof. Zo wordt bijvoorbeeld op
gemeentelijk niveau afgesproken dat de raad moet weergeven hoe goed belanghebbenden worden
betrokken in de eerste stadia van besluitvormingsprocessen.

Er wordt verschillend op deze ontwikkeling gereageerd. Sommigen geven aan dat inspraak nu
eindelijk voet aan de grond krijgt en dat de overheden minder makkelijk om de mening van de
burger heen kunnen. Anderen zijn van mening het inspraakproces te veel geinstitutionaliseerd raakt;
dat het wegvalt in de vele andere regels en wetten. Zij menen dat als de regels voor inspraak zijn
gevolgd, dat niet noodzakelijk wil zeggen dat de inspraakmogelijkheden voor de burger optimaal
waren.

In de jaren tachtig, zo stellen Edelenbos en Monnikhof, wint de daadkracht het van de democratie.?
Door de economische crisis ligt de nadruk op efficiénte beleidsvorming. Op maatschappelijk niveau
zijn er nog wel ontwikkelingen te ontwaren. Tussen burgers onderling groeien namelijk de
samenwerkingsverbanden.

In het begin van de jaren negentig, trekt de discussie over ons democratisch bestel weer aan. De
burger meent dat de overheid er vooral op is gericht om voor de overheid zelf te zorgen. De burgers
vinden dat ze niet gehoord worden en er ontstaat een kloof tussen hen en de politiek. Ze zien de
overheid als een complexe instantie waar ze alleen terecht kunnen voor het regelen van praktische
zaken zoals vergunningen en subsidies. Ook op dit punt wordt de legitimiteit in twijfel getrokken;
spreekt de overheid nog wel namens de burger?

Bovendien raakt de overheid gefragmenteerd door het ontstaan van georganiseerde verbanden op
het maatschappelijk middenveld. De verzuiling is al een poos voorbij en voor elk politiek geladen
onderwerp komen er steeds meer belangengroeperingen en stichtingen. Hoogleraar bestuurskunde
Paul Frissen stelt de vraag of het geen illusie is geworden om te denken dat de maatschappij vanuit
een centraal punt kan worden bestuurd.? De grote verhaallijnen die samengaan met het overheersen
van een bepaalde ideologie zijn immers verdwenen met het wegvallen van de verzuiling. De
maatschappij wordt pluralistischer; ieder individu spreekt zich over elk verschillend onderwerp
anders uit. Hierdoor wordt steeds moeilijker om homogene groepen te onderscheiden, en die als
zodanig te representeren. Teisman stelt dat dit om een *andere’ politicus vraagt. Een politicus die

zich meer richt op gezag in plaats van macht, en die meer maatgevend dan dicterend is.?

2! Edelenbos, Monnikhof, Spanning in interactie, 1998: p. 19.
22 Frissen, Een virtuele staat. Politiek, bestuur, technologie: een postmodern verhaal. 1996.
2% Edelenbos, Monnikhof, Spanning in interactie, 1998: p. 22.

20



Edelenbos en Monnikhof pleiten voor wat zij een ‘hybride democratie’ noemen. Dit is een
democratie die zowel een indirect als een direct democratisch karakter heeft. Complexe,
maatschappelijke kwesties vragen om het raadplegen van de burger, maar waar het gaat om
simpelere beleidskeuzes moet de overheid terug kunnen vallen op procedures. Dit vraagt om een
adaptieve overheid. Ze menen dat een dergelijke hybride democratie al aan het ontstaan is, en
omschrijven haar komst als ‘een tweede vloedgolf van directe democratie’.**

Later komen we terug op het idee van een hybride democratie. Voor nu gaat het slechts om het
schetsen van de verschuivingen die de afgelopen decennia plaats hebben gevonden. In het hierop
volgende gedeelte wordt Bas van Stokkom behandeld. Hij spreekt over de ‘deliberatieve democratie’
als het gaat om ons huidig politiek bestel. Zijn werk dient als een aanvulling op het werk van
Edelenbos en Monnikhof, en als een brug terug naar de casus. In paragraaf 3.2 onderzoeken we
namelijk de relatie tussen burger en overheid in de context van de casus die centraal staat. De
ontwikkelingen die van Stokkom beschrijft lopen parallel aan de veranderingen waar de overheid in
Brabant mee geconfronteerd wordt.

In het boek ‘Rituelen van Beraadslaging’ gaat van Stokkom in op de groei van het aantal
burgerparticipatie projecten. We schetsen hier de contouren van deze ontwikkeling zoals die op dit
moment tot uiting komt. Volgens van Stokkom biedt de deliberatieve democratie als ‘nieuwe’

staatsinrichting antwoorden op vragen waar de politiek op dit moment mee worstelt.

Sinds het begin van de jaren negentig, zo schrijft van Stokkom, is er een ontwikkeling gaande
waarbij de burger steeds meer participeert in besluitvormingsprocessen.”® Deze “participatie’ zet hij
af tegen het begrip ‘inspraak’, zoals we dit bij Edelenbos en Monnikhof ook zien. Van Stokkom
stelt dat er sprake is van inspraak wanneer de burger zijn mening mag geven, terwijl de plannen al
uitgedacht op de tekentafel liggen. De term ‘inspraak’ heeft bij van Stokkom een negatieve
connotatie. Participatie betekent dat de burger direct wordt betrokken, in het beginstadium van een
politiek traject. Dit kan variéren van het meepraten over het aanleggen van een viaduct, tot het
meedraaien in een denktank die zich bezighoudt met het veiliger maken van een uitgaansgebied. De
mate waarin de burger zeggenschap krijgt varieert, maar in 1999 was er bij 85% van de gemeenten
al geéxperimenteerd met burgerparticipatie trajecten.?® De redenen die van Stokkom voor deze
ontwikkeling geeft zijn tweeledig. Enerzijds stuurt de overheid aan op meer participatie, anderzijds

eist de burger meer verantwoordelijkheid op. De overheid doet dit om meer draagvlak te creéren, en

2 Edelenbos, Monnikhof, Spanning in interactie, 1998: p.23.
2> Van Stokkom, Rituelen van beraadslaging, 2006: p. 9.
% |dem., p. 10.

21



om beleid te maken dat beter aansluit bij de wens van de burger. De burger streeft naar meer
zeggenschap vanuit het besef dat alleen stemmen niet genoeg is om invloed uit te oefenen op de
leefomgeving.

Deze veranderingen in de relatie tussen de overheid en de burger hebben als gevolg dat het politieke
bestel mee verandert. Er ontstaat een deliberatieve democratie. Bas van Stokkom haalt een definitie

van Jon Elster aan. VVolgens Elster is een deliberatieve democratie:

“Een collectief gesprek in een groep van gelijken, waarbij getracht wordt een

gedeelde visie te bereiken over zaken die van gemeenschappelijk belang zijn.”?’

Deze vorm van democratie heeft dus als uitgangspunt dat er interactie moet plaatsvinden tussen
bestuurder en burger. Vanuit het gezamenlijke gesprek kan dan tot een compromis gekomen worden.
Echter, niet overal waar sprake is van interactie is ook sprake van deliberatie. Zo kan het zijn dat
burgers geraadpleegd worden zonder dat er daadwerkelijk een constructief gesprek ontstaat. De
invloed van de burger is dan alsnog zeer gering.

Ondanks het initiéle enthousiasme zijn er veel projecten die om meerdere redenen niet goed van de
grond komen. Er wordt geen compromis bereikt omdat belangen niet worden losgelaten, of er is
bijvoorbeeld geen geld en tijd om de bedachte plannen uit te voeren. Het komt ook voor dat er
goede gesprekken plaatsvinden waar simpelweg geen vervolg aan wordt gegeven.

In zijn boek gaat van Stokkom in op de deliberatief democratische valkuilen en mogelijkheden. Hij
zoekt naar vormen van deliberatie die het ontstane democratisch tekort tegengaan. Met dit tekort
doelt hij op het afgenomen vertrouwen van de burger in de politiek, en zijn afwezigheid bij het
politieke besluitvormingsproces. Door de afwezigheid van de burger bij het maken van politieke
keuzes is de legitimiteit van de bestuurder in het geding geraakt, volgens van Stokkom. Kan een
bestuurder een goede beslissing maken voor de burger alleen op basis van een stem die hij enkele
jaren geleden van de burger ontving? Van Stokkom denkt van niet. Er is volgens hem dan sprake
van een gebrek aan democratie; een democratisch tekort.

Van Stokkom omschrijft, op basis van het slagen of mislukken van ondernomen participatietrajecten,
wat er voor nodig is om dit tekort op te heffen. Hij stelt dat er meer ‘democratie’ en meer

‘deliberatie’ moet komen. Hij schrijft dat deliberatie optimaal is daar waar er een gelijke inbreng,

27 Elster, Deliberative democracy, 1998. Opvallend is dat de deliberatieve democratie door Elster wordt
gedefinieerd als een gesprek tussen gelijken die tot een eenduidige visie komen. Later zullen we zien dat dit
‘samenkomen’ veel voeten in de aarde heeft, en dat een dergelijk perspectief op democratie wellicht utopisch
is.

22



een uitwisseling van argumenten en consensusvorming, aanwezig is. Een proces is, volgens van
Stokkom, democratisch wanneer het openbaar is, en er sprake is van een grote inclusie van
burgers.?

We keren nu terug naar de casus. Welke stappen heeft de overheid ondernomen, en hoe moeten we

die duiden?

3.2 Het antwoord van de overheid

Om de rol van de overheid in een complexe kwestie als de intensieve veehouderij te verduidelijken,
moeten er enkele zaken van elkaar gescheiden worden. Zo zijn er allereerst de drie niveaus waarop
de overheid opereert: landelijk, provinciaal en gemeentelijk. 2 Voor het onderzoek is het
gemeentelijk niveau het meest van belang, omdat deze laag het vaakst in aanraking komt met de
burger. Zo komen klachten en ideeén meestal eerst bij de gemeente binnen, en valt het de gemeente
ook het eerst op wanneer deze klachten uitgroeien tot een sociaal-maatschappelijk probleem. In de
gemeente waar we de dialogen voerden waren beide zaken het geval. Klachten kwamen vaak eerder
bij de gemeente binnen dan bij de persoon over wie de klacht ging, en de burgemeester was degene
die aan de bel trok toen er veel onderlinge wrevel was ontstaan. Ook blijkt dat veel processen van
burgerparticipatie allereerst op gemeentelijk niveau van de grond komen. Zo begeeft de gemeente
zich het meest en het makkelijkst op het domein waar de burger en de overheid elkaar ontmoeten.
Om deze redenen zal hier op gemeentelijk bestuur de grootste nadruk liggen.

Een tweede manier om naar het beleid te kijken is door de verschillende initiatieven vanuit de
overheid te benoemen. Gezien de lange periode dat de intensieve veehouderij al een terugkerend
politiek thema is, zal het niet mogelijk zijn alles in kaart te brengen. 1k zal daarom twee momenten
kiezen waarop, naar ik meen, een belangrijke bestuurlijke keuze werd gemaakt; het implementeren

van de Reconstructiewet, en het instellen van de Commissie van Doorn.

%8 \Van Stokkom, Rituelen van beraadslaging, 2006: p. 15.
% Europa zou als een vierde niveau kunnen worden aangeduid, maar gezien de focus van deze scriptie zal die
bestuurslaag geen rol van significantie spelen.

23



3.2.1 De Reconstructiewet

In april 2002 werd de Reconstructiewet concentratiegebieden geimplementeerd.® Deze had als doel
om in vijf provincies een herinrichting van het Nederlandse platteland te bewerkstelligen. In Noord-
Brabant, Gelderland, Overijssel, Utrecht en Limburg. Deze herinrichting werd nodig geacht om de
groeiende problemen, die de intensivering van de veeteelt tot gevolg had, tegen te gaan. De
problemen bestonden voornamelijk uit de consequenties van de hoge belasting die de veeteelt op de
ruimtelijke ordening, de dierziektebestrijding en het milieu had. Het doel was dan ook om het
platteland zo in te richten dat de risico’s, zowel voor het milieu alsmede voor gezondheidszaken,
verlaagd zouden worden. Dit gebeurde door het instellen van wetten en juridische procedures die
werden gewaarborgd door zogenaamde ‘reconstructiecommissies’. Het doel van de wet wordt als
volgt verwoord: “De reconstructie omvat de gecodrdineerde en geintegreerde voorbereiding,
vaststelling en uitvoering van maatregelen en voorzieningen, waaronder in ieder geval maatregelen
en voorzieningen: 1) ter verbetering van de ruimtelijke structuur ten behoeve van de landbouw,
mede teneinde de veterinaire risico's voortvloeiend uit een hoge veedichtheid te verminderen; 2) ter
verbetering van de kwaliteit van natuur en landschap en 3) ter verbetering van de kwaliteit van
milieu en water.”*

De wet- en regelgeving bestond uit het toekennen van gebieden waarin intensieve veehouderijen
mochten bestaan, en het aanwijzen van gebieden waarin slechts gematigd veeteelt of helemaal geen
veeteelt mocht plaatsvinden. De ‘intensiviteit’ van een veehouderij werd bepaald door het aantal
dieren en het staloppervlak van een bedrijf.

Middelen die gebruikt werden om de gebieden tot stand te brengen verschilden van het kappen van
bomen tot het verplaatsen van veehouderijen en het afbreken van gebouwen. De provincie, de
gemeente en de waterschappen bepaalden waar de intensiveringsgebieden kwamen te liggen. Dit
deden ze in overleg met een reconstructiecommissie, waarna het reconstructieplan vier weken ter
inzage voor betrokkenen lag. Wanneer goedgekeurd door de minister, werd het plan ten uitvoer
gebracht.

Op een dergelijke implementatie van een reconstructieplan, zo schreef de wet voor, kon bezwaar
worden gemaakt. Of het bezwaar werd gehonoreerd hing af van de wetsartikelen zoals opgenomen

in de Reconstructiewet concentratiegebieden zelf.

% De Reconstructiewet is in te zien op de website: http://wetten.overheid.nl/BWBR0013399/geldigheidsdat
um_31-03-2013#Bijlage

31 Artikel 5: “Reconstructiewet Concentratiegebieden’, zie website: http://wetten.overheid.nl/BWBR0013399/
geldigheidsdatum _08-08-2013#Opschrift

24



Na vijf jaar werd duidelijk dat de wet niet het beoogde effect had. Begin 2007 werd de
Reconstructiewet deels afgeschaft en veranderd. De doelstellingen bleven hetzelfde; de veedichtheid
moest lager, en de overlast moest minder. De wijze waarop dat moest gebeuren, veranderde. Zo
oordeelt de Raad van State dat gemeenten, als het gaat om het inrichten van
landbouwontwikkelingsgebieden, tegen bestemmingsplannen, zoals bepaald door de provincie, in
mogen gaan. Daarnaast zijn er veel veranderingen van juridische aard over hoe het inrichten van
intensieve, en veeteelt vrije, gebieden tot stand moet komen. De exacte juridische aanpassingen zijn
hier niet van belang. Het gaat erom dat na 2007 de wet wordt afgezwakt. De procedures worden
minder strak omlijnd, waardoor de Reconstructiewet minder leidend wordt. De reactie op deze
aanpassingen zijn verschillend. Er is een groep die beweert dat de veehouders er te veel voordelen
van ondervinden, omdat er nu minder restricties gelden. Anderen menen dat er nog steeds te veel, en
te ingewikkelde, procedurele handelingen verricht moeten worden voor het aanvragen van
uitbreidingen of het doorvoeren van verhuisplannen.

Het is van belang om het perspectief op deze reconstructiewet hier te nuanceren. Later zal ik
beargumenteren dat deze wet het verkeerde instrument is geweest om de problemen mee op te
lossen, maar het procedurele, juridische karakter van de reconstructieplannen impliceert niet
noodzakelijk een kwaadwillende partij. Oftewel, hoewel ik denk dat er op een foutieve manier is
gehandeld, koppel ik de implementatie van de Reconstructiewet niet aan onrechtvaardig handelen.

3.2.2 De Commissie van Doorn

Na de komst van de Q-koorts en enkele jaren na de ingrijpende veranderingen op de
Reconstructiewet, wordt de Commissie van Doorn in het leven geroepen. Zij krijgt de taak om de
opnieuw opgelaaide, maatschappelijke discussie in goede banen te leiden. Het onderwerp van
discussie is de toename van megastallen en de bijbehorende overlast en risico’s voor de
volksgezondheid. De commissie stelt zichzelf tot doel om niet alleen in te zetten op een krimp van
de veestapel in Noord-Brabant, maar pleit voor een ketenbrede aanpak. Dit doet ze vanuit de
gedachte dat het niet mogelijk is om een duurzame veeteelt te krijgen, zonder de retailketens, de
lobbygroepen, de consument en uiteindelijk ook de burger tot de orde te roepen.*> De commissie
pleit voor een benadering vanuit het perspectief van de markt. Als we, wereldwijd, niet anders naar
het consumeren van vlees gaan kijken, dan zal het onmogelijk zijn om op een duurzame manier aan

de vraag naar vlees te voldoen.

%2 Coenraadts, Cornelissen, Rapport Commissie van Doorn: Al het vlees duurzaam, 2011.

25



In 2011 is het rapport Klaar. Er ligt een plan dat ervoor moet zorgen dat in 2020 de veeteelt
zorgvuldig en duurzaam is ingericht. Ze zetten deze plannen kracht bij met het Verbond van Den
Bosch, waarin veel betrokken partijen verklaren dat ze zullen bijdragen aan het halen van de
doelstellingen voor 2020.

Deze doelstellingen zijn: 1) het terugbrengen van de geloofwaardigheid; het vertrouwen moet
worden hersteld door het onderbreken van de aaneenschakeling van calamiteiten en excessen; 2) het
werken aan structureel nieuwe verhoudingen binnen de voedselkolom; iedere partij moet haar
verantwoordelijkheid nemen, geholpen door het introduceren van niet-vrijblijvende afspraken; 3)
het realiseren van een lokaal ingepaste, zorgvuldige veehouderij; de oude stal moet worden
vervangen voor een moderne stal waar het dier op een duurzame manier centraal staat; 4) het
garanderen van een sterke bestuurlijke basis; politici en bestuurders moeten doorpakken en integraal
rugdekking geven aan de plannen voor 2020.%

Verder gaan ze in hun rapport in op het creéren van draagvlak bij de burgers. Deze hebben
inmiddels de veehouders als schuldige aangewezen, en zijn gefrustreerd door het uitblijven van
harde maatregelen tegen de intensieve veehouderij. De oproep van de commissie van Doom om in
dialoog te gaan met elkaar gaat samen met pogingen van de Provincie en enkele gemeenten om de
band tussen de burgers, de veehouders en de overheid te herstellen. Deze blijvende dialoog is van
belang omdat de maatregelen die zijn voorgesteld pijn gaan doen. Tevens moet de dialoog de

agrarische identiteit herstellen die de afgelopen decennia is afgebrokkeld.

3.3 De wijze van bestuur

Laten we ons nu richten op het benoemen van de gehanteerde bestuursvormen in de casus. Willen
we namelijk een goede analyse maken van de rol van de overheid, dan moeten we de keuzes in haar

bestuurlijk handelen nader bekijken.

3.3.1 De Reconstructiewet en het harde systeem denken

Wat opvalt is dat de overheid eerst een poging heeft gedaan om zelf, hands-on, verbetering te
brengen in de kwestie. Door het implementeren van de Reconstructiewet is er een keuze gemaakt
om vanuit het bestaande ambtelijk apparaat een positieve wending aan de verslechterde situatie te

geven. De reconstructiecommissies en de provinciale en gemeentelijke bestuurders waren immers

%% Coenraadts, Cornelissen, Rapport Commissie van Doorn: Al het vlees duurzaam, 2011: pp. 11-12.

26



zowel de ontwerpers als de uitvoerders van de herinrichting van het platteland. De oplossingen
werden zodoende gezocht in de sfeer van wet- en regelgeving; een taak die de overheid toekomt.
Deze nadruk op wet en regel blijkt ook uit het karakter van de Reconstructiewet. Voor elke
beslissing, zoals het verplaatsen van een veehouderij, bestonden procedures en daarbij behorende
wetsartikelen. Bij problemen was er dus geen andere mogelijkheid dan terug te grijpen op de eerder
opgestelde bepalingen. Hieruit blijkt ook de bestuurlijke intentie om aan te sturen op een antwoord;
de wet is er op ingericht om tot een besluit te komen. Zelfs de juridische kanalen, via welke de
aanvechting van een besluit moest lopen, waren geheel uitgestippeld.*

In deze benadering van het probleem zitten een aantal bestuurlijke keuzes verscholen. Allereerst, is
de Reconstructiewet er op gemaakt om te beheersen. In het complexe speelveld van de kwestie
probeert de overheid om tot een betere situatie te komen door zowel de vorm als de inhoud te
beheersen. De inhoud, namelijk de inrichting van het platteland, werd gestuurd door het exact
vastleggen van de landbouwontwikkelingsgebieden. De vorm, ofwel het proces, bestond uit strakke,
juridische protocollen en uitgetekende procedures.

Achter deze aanpak zit de vooronderstelling verscholen dat het object van verandering te beheersen
valt. De vooronderstelling is dat het probleem een bepaalde systematiek bezit; er spreekt een
doelrationaliteit uit; als we handeling A verrichten, dan zal dit effect B tot gevolg hebben.
Bijvoorbeeld, als we de intensieve veehouderijen in een bepaald gebied samenbrengen, dan zullen
de overlast en gezondheidsrisico’s verminderen. Hieruit spreekt de overtuiging dat oorzaak en
gevolg bekend zijn. Dergelijke bestuurlijke claims verraden tevens de convictie dat er voldoende
kennis is om deze claims te maken. Ofwel, de overheid meende dat er genoeg kennis was van de
verschillende factoren om door middel van structureel ingrijpen de problematiek, al dan niet geheel,
op te lossen.

Een tweede vooronderstelling die de overheid lijkt te hebben gehad, heeft te maken met verticaal en
horizontaal bestuur. Met het bedenken en uitvoeren van de Reconstructiewet heeft de overheid
gekozen voor een verticale wijze van besturen. Dit is een manier van besturen waarbij er van
bovenaf regels en kaders aan de betrokkenen worden opgelegd, zonder dat deze medezeggenschap
hebben over wat er besloten wordt. De betrokkenen zijn in dit geval de burgers en de veehouders.
De burger wordt wel genoemd in de Reconstructiewet, maar enkel als entiteit die bepaalde rechten
en plichten heeft. Zo heeft de burger de plicht om te gedogen dat er op zijn grond maatregelen
worden genomen, en het recht om beslissingen aan te vechten bij de bestuursrechter. * De burger

wordt zo gereduceerd tot procedurele en juridische voorwaarden. Het is niet zo dat de overheid

% Bruil, de Laat, De Reconstructiewet, 2003: p. 16.
% |dem., pp. 15-16.

27



zomaar tegen de wil van de burger mocht handelen, maar de initiéle plannen ontstonden zonder
inspraak van de burger. Dit wordt ook wel ‘top-down’ bestuur genoemd. De ‘Wetenschappelijke

Raad voor het Regeringsbeleid’ (WRR) schrijft in een rapport uit 2012:

“Juridische processen spelen een belangrijke rol bij de overheid. Dat is ook
essentieel in een democratische rechtsstaat. Maar de gerichtheid van
beleidsmakers op formele processen stemt niet altijd overeen met de manier
waarop burgers tegen de zaken aankijken. Ook laat hun juridische opstelling
burgers soms geen andere keus dan een juridische tegenactie met — bijna
onvermijdelijk — een toenemende afstand als gevolg. Vanuit de burgers gezien is
er vaak meer behoefte aan een persoonlijk gesprek en een persoonlijke reactie in

plaats van een formele beschikking met handtekeningen van de wethouders.”*

Het is echter te gemakkelijk om te stellen dat de overheden niet geven om de mening en het welzijn
van de burger; de Reconstructiewet was er immers ook om de leefbaarheid van de omgeving van
deze burger te verbeteren. Helaas moet geconstateerd worden dat de overheid in bestuurlijke zin de
burger negeerde. Dit geeft aan dat de overheid de overtuiging bezat dat verticaal bestuur hier de
juiste bestuursvorm was, en sluit aan op de eerder omschreven vooronderstelling dat het proces

rondom de intensieve veehouderij een beheersbaar proces is.

De overheid hanteerde een manier van besturen die aansluit op het gedachtengoed van het harde
systeem denken (HSD). Deze uitgangspunten achter de implementatie van de Reconstructiewet zijn
daar een goed voorbeeld van.

HSD is een manier van kijken waarbij organisaties als systemen worden gezien. Het HSD hoeft
echter niet beperkt te blijven tot het analyseren van organisaties. Ook een visie op de maatschappij
kan eigenschappen van HSD bezitten. Een maatschappij kan namelijk ook als objectief kenbaar,
beheersbaar en homogeen worden beschouwd. Voor een overheid is deze grens tussen organisatie
en maatschappij per definitie vaag, gezien het feit dat het object van hun organiseren deze
maatschappij zelf is.

Echter, het HSD kan, denk ik, meer zijn dan een wijze om naar organisaties te kijken. Het is ook een

manier om de realiteit te categoriseren; het kan een ontologische zienswijze voorstaan. Hiermee

% Knottnerus, Rapport WRR: Vertrouwen in burgers, 2012: p. 111.

28



bedoel ik dat iemand vanuit het HSD naar de wereld kan kijken, en zo entiteiten in de wereld indeelt
volgens het HSD. Met indelen doel ik op het toekennen van eigenschappen aan entiteiten in de
wereld, en het toeschrijven van bepaalde relaties tussen deze entiteiten. Het harde systeem is dan
geen metafoor voor een organisatie, maar een groep eigenschappen die de werkelijkheid niet alleen

beschrijven, maar ook constitueren. De eigenschappen van het HSD zijn:

e Modernistisch

¢ Functionalistisch

* Obijectief

» Doel-rationalistisch

e Top-down

» Methodisch

»  Beschouwd de wereld vanuit één enkelzijdig perspectief
Peter Checkland was de eerste die het harde systeem denken als zodanig benoemde en omschreef.*’
Het basisidee is dat de wereld om ons heen geinterpreteerd kan worden als een systeem. Ofwel, de
wereld om ons heen is gestructureerd en systematisch. Ze verandert en beweegt in vaste patronen,
en om die reden kunnen we oorzaak en gevolg onderscheiden. Met gebruik van experimenten en
analyses is het mogelijk om kennis te vergaren over de werking van de systemen. Omdat het
systeem wetmatigheden kent, kunnen we uitkomsten inschatten en op basis daarvan bijsturen. We
zijn zo in staat controle uit te oefenen en instrumenten te gebruiken om bepaalde doelen te bereiken.
Checkland bakent in zijn boek ‘Systems Thinking, Systems Practice’® de harde systeem benadering
als volgt af. Hij stelt dat het HSD vooronderstelt dat ‘real-world problems’ geadresseerd kunnen

worden op basis van de volgende vier aannames:

There is a desired state of the system, S1, which is known
There is a present state of the system, SO

There are alternative ways of getting from SO to S1

Ll

It is the role of the sytems person to find the best means of getting from
S0to S1

37 Jackson, Systems approaches to management, 2000: p. 127.
% Checkland, Systems thinking, systems practice, 1993.

29



Het idee is dus dat de wenselijke uitkomst van een probleem kenbaar en gedefinieerd is, en dat hij
bereikt kan worden door het kiezen van een efficiént middel. In het begin vond het HSD dan ook
vooral zijn toepassing in ‘operational research’ en ‘systems engineering’. Het wordt tevens vaak
gelieerd aan gebieden waarin veel met computermodellen wordt gewerkt.

Zoals eerder genoemd, kan het HSD meer zijn dan het werken met modellen van de werkelijkheid:;
het kan een manier worden om de werkelijkheid zelf te duiden en te interpreteren. Er vindt een
verschuiving plaats van het omschrijven van een proces in de realiteit, naar het omschrijven van de

realiteit zelf. Het HSD is dan geen instrument meer, maar een ontologische zienswijze.

Bij socioloog en filosoof Max Weber, die zich onder andere bezighield met het bestuderen van
rationaliteit, vinden we een aanverwant idee. Weber stelt dat er een historisch proces van
rationalisering plaatsvindt. Hij schrijft dat dit proces leidt tot een wereld waarin: “one can, in
principle, master all things by calculation”.* Volgens Weber zijn er drie zaken die samengaan met
dit rationaliseringsproces waarin er wordt gestreefd naar een wereld van ‘heerschappij middels
berekening’. Deze zaken zijn het vergroten van kennis, het groeien van onpersoonlijkheid en het
verbeteren van het vermogen tot beheersing.

Kort gezegd, is dit hoe Weber dit verband uitlegt: 1) kennis is nodig omdat een rationele handeling
een handeling is waarvan we de uitkomst, tot een zekere hoogte, kunnen voorspellen. In een wereld
waar we niets vanaf weten zou dat onmogelijk zijn; 2) om tot deze voorspelling te komen is een
bepaalde analyse nodig. Het onpersoonlijke zit verhuld in de noodzaak om objectief over
onderdelen in deze analyse te kunnen spreken, ook al zijn dit mensen. Hier zit geen ruimte voor “het
persoonlijke’; 3) Weber stelt verder dat het proces van rationalisering ook samengaat met een
grotere beheersing van, of grip op, de wereld om ons heen. Dit is het gevolg van de
wetenschappelijke en technische kennis die het proces heeft voortgebracht.

Hier moet worden opgemerkt dat Weber een tweeledig rationaliteitsbegrip heeft. Er bestaat volgens
hem doelrationaliteit en waarderationaliteit. Doelrationeel handelen gebeurt op basis van een
afweging van doelen en middelen, waarderationeel handelen is handelen omdat je gelooft in een
waarde of principe. Het rationaliseringsproces zoals zojuist omschreven wordt gedreven door
doelrationeel handelen. In dit proces wordt immers met een objectieve en calculerende blik naar de
wereld gekeken om buiten het persoonlijke om tot verdere beheersing te komen. Waarderationele
handelingen staan haaks op dit proces, en staan op gespannen voet met doelrationaliteit. Gezien de

dominantie van dit rationaliseringsproces, stelt Weber dat waarderationaliteit deze strijd lijkt te

% Gerth, Mills, (vertaling), Max Weber: Essays in sociology, 1946: p. 136.

30



verliezen. Het handelen op basis van een geloof in een bepaald principe verdwijnt naar de

achtergrond.

De bovenstaande thema’s krijgen ook een plek in Webers ideeén over openbaar bestuur. Hij meende
dat een sterke bureaucratie de sleutel is tot effectief en efficiént organiseren. In deze bureaucratie
staan kennis en beheersing centraal, net zoals dat bij het HSD het geval is.

Het is echter van belang om te constateren dat Weber de bureaucratie niet als onvoorwaardelijk
ideaalbeeld had. Sterker, hij zag het rationaliseringsproces als een onvermijdelijk, distopisch
bijproduct van de Westerse beschaving, en de bureaucratische organisatie slechts als een ‘best
mogelijke’ wijze van bestuur. Hij was dus sceptisch over zowel de rationalisering als de zaken die
daar uit voortkwamen. Zo schrijft hij: “Bureaucratic administration means fundamentally
domination through knowledge.”*® Een bureaucratie leent zich dus goed voor daadkracht en
efficiénte besluitvorming, maar het gebruik van macht speelt ook een grote rol. Het gevaar bestaat
dat kennis misbruikt wordt om anderen te kunnen overheersen. Bovendien meende Weber dat de
mens slachtoffer wordt van haar eigen drang om de wereld om haar heen te beheersen. De mens
wordt als het ware onmenselijk. Zo zegt hij in een speech® in 1909: “[...] each man becomes a
little cog in the machine and, aware of this, his one preoccupation is whether he can become a
bigger cog.”

Weber spreekt, indirect, over onwrikbare, bestuurlijke hiérarchieén en top-down benaderingen. In
organisatietermen betekent dit dat we strakke methodes kunnen gebruiken om de wereld om ons
heen te besturen. Waar er problemen ontstaan zijn er strategieén om deze problemen efficiént op te
lossen.

Weber denkt dat een dergelijke visie op de bestuurlijke realiteit onontkoombaar is zolang het proces
van rationalisering doorgaat. Dit is interessant omdat het ook iets zegt over de oorzaak, of de
oorsprong, van het HSD. Als we Weber hier volgen, dan is de huidige poging om bestuurlijke
verandering naar een open, maatschappelijke dialoog te bewerkstelligen bij voorbaat erg

ingewikkeld.

We kunnen stellen dat de overheid, in het streven om alles in kaders en protocollen vast te leggen,
keuzes heeft moeten maken. Misschien zonder dat ze zich ervan bewust was, zaten er veel
vooronderstellingen over de problemen en de juiste bestuurlijke aanpak in de beleidskeuzes

verscholen. Vooronderstellingen over hoe we een probleem moeten duiden, en over hoe we

“ Roth, Wittich, (samengesteld), Max Weber: Economy and society, 1978: p. 225.
*! Mayer, Weber and German politics, 1944: pp. 125-131.

31



vervolgens de gegeven situatie kunnen beinvloeden. Ofwel, ontologische vooronderstellingen over
hoe de wereld om ons heen is opgebouwd, en hoe deze zich gedraagt.

Deze vooronderstellingen laten een grote overlap zien met het HSD, en raken aan het
rationaliseringsproces dat Weber beschrijft. De reden waarom deze vergelijking met het HSD
gemaakt kan worden is de tegenstrijdigheid die zou ontstaan wanneer de overheid wel de
Reconstructiewet zou hebben doorgevoerd, zonder het eens te zijn met de perspectieven van het
HSD. Heeft het bijvoorbeeld zin om strakke procedures te ontwerpen om een wereld te besturen die
niet volgens bepaalde wetmatigheden werkt? Of, is het mogelijk om harde doelstellingen te
gebruiken om oplossingen af te dwingen in een omgeving die nauwelijks kenbaar is?

Ik beweer niet dat de overheid welbewust vanuit een top-down benadering een procedurele aanpak
hanteerde, maar wel dat haar aanpak sterke gelijkenis vertoont met het harde systeem denken zoals
beschreven en geanalyseerd door Checkland. Met opzet gebruik ik het woord ‘welbewust” omdat ik
het HSD als ontologische zienswijze van de overheid beschouw. Het kan echter zo zijn dat
overheden de realiteit op een bepaalde manier interpreteren of duiden, zonder dat ze zich hiervan
bewust zijn.

Vanaf nu zal ik het HSD en de bestuurswijze van overheid ten tijde van de Reconstructiewet als
inwisselbaar gebruiken. Ik besef dat de overeenkomst tussen de twee niet uitputtend is, maar dat is
geen noodzakelijke voorwaarde om het argument dat in deze scriptie wordt gemaakt valide te laten
zijn. De vergelijking is niet een op zichzelf staande claim, maar dient als handvat voor het verdere
betoog. De verhouding kan het best als “heuristisch’ worden omschreven.

3.3.2 De maatschappelijke dialoog

Met het instellen van de Commissie van Doorn, is de overheid een nieuwe richting in geslagen. Ze
heeft pas op de plaats gemaakt en gevraagd aan deze commissie om de problemen te verduidelijken
en om een toekomstvisie te formuleren. Inmiddels is deze visie overhandigd aan de provinciale
overheid in Brabant, en zijn er ketenbrede afspraken vastgelegd in het ‘Verbond van Den Bosch’.
Dit gebeurde in 2011.

Het is lastig om het instellen van deze commissie te koppelen aan een bestuurswijze van de
provinciale en gemeentelijke overheden, zoals dat bij de Reconstructiewet wel kan. Want wat zegt
het instellen van deze commissie over de vorm van het beleid? Het lijkt alsof de overheid heeft
erkend dat de Reconstructiewet niet gewerkt heeft, maar er wordt niet direct een ander beleid

gepresenteerd. Ook in gesprekken met ambtenaren, gedurende mijn stage, was het geen punt van

32



discussie dat de Reconstructiewet heeft gefaald. De Commissie van Doorn is voortgekomen uit dit
besef.

We kunnen stellen dat het advies van de Commissie van Doorn op enkele punten haaks staat op het
beleid dat met de Reconstructiewet gepaard ging. De commissie benadrukt namelijk dat we af
moeten van een aanpak die is gericht op de individuele veehouderij, en dat we naar een nationale
aanpak moeten. In het rapport staat: “Het technocratische en industriéle karakter van de veehouderij
zorgde voor vervreemding bij de burger”.”> De commissie pleit ervoor dat we in dialoog gaan met
elkaar; er moet draagvlak ontstaan om samen tot een duurzame veeteelt te komen.*® Dit geldt voor
alle betrokkenen; de supermarktketens, de vleesverwerkers, de burgers, de boeren en het
bedrijfsleven. De aanmoediging om in dialoog met elkaar onze blik te verbreden moet worden
opgevat als een tegenreactie op de Reconstructiewet. Daarin werd juist te lange deliberatie

vermeden om het besluitvormingsproces voorspoedig te laten lopen. In het rapport staat:

“De commissie hecht verder veel waarde aan lokaal draagvlak. De verbinding
tussen veehouder en zijn directe omgeving moet weer hersteld worden. Het
Brabantse dorp dat de afgelopen 10-20 jaar zijn agrarische identiteit voor een
belangrijk deel is kwijtgeraakt, moet die voor een deel weer herwinnen en
binnen een duurzame context opnieuw een plaats geven. Dat vraagt van boer en
burger aanpassing, de bereidheid om de huidige loopgraven achter zich te laten

en te investeren in een blijvende dialoog.”**

Dit perspectief heeft een weerslag op de politiek gehad. In veel bestuurlijke lagen, ook bij niet-
politieke instanties, is de mening ontstaan dat het belangrijk is om in gesprek te blijven met elkaar.
Er heerst momenteel een gevoel van urgentie om het beleid af te stemmen op wat er speelt bij de
direct betrokkenen. Dit gevoel van urgentie heeft zich vertaald in meerdere projecten verspreid over
heel Noord-Brabant. Zo waren er de eerder genoemde informatieavonden die werden georganiseerd
door de provincie. En, later, initieerden gemeente en provincie verscheidene dialogen tussen boer,
veehouder en overheid. De dialogen die de aanleiding geven voor het schrijven van deze scriptie
maakten daar deel van uit. De naam “dialoog’ of het ‘in dialoog gaan met elkaar’ wordt steeds vaker

gebruikt in de initiatieven van de overheid die betrekking hebben op de intensieve veehouderij. De

*2 Coenraadts, Cornelissen, Rapport Commissie van Doorn: Al het vlees duurzaam, 2011: p. 6.
43

Idem., p. 11.
* Idem., p. 4.

33



overheid lijkt daarmee te willen benadrukken dat alles steeds meer in samenspraak met de burger
moet, en zal, gebeuren. Ook de invloedrijke lobbygroep van de agrariérs, de ZLTO, hecht steeds
meer waarde aan het begrip ‘dialoog’. Het wordt afgezet tegen termen als ‘debat’, ‘discussie’ of
‘gesprek’.*®

Uit de initiatieven om tot een dialoog te komen, blijkt een ommekeer in de benaderingswijze van de
overheid. Het besef dat de burger betrokken moet worden bij politieke keuzes lijkt, mede door het
rapport van de Commissie van Doorn, te groeien. Maar, hoewel het duidelijk is dat de burger moet
participeren in het besluitvormingsproces, is het nog niet duidelijk hoe dat het beste bereikt kan
worden. Moeten burgers de mogelijkheid krijgen om mee te beslissen, of is het beter om de burger
slechts een adviserende rol te geven?

Op dit moment wordt de oproep om te communiceren met de burger gehonoreerd, maar er zijn nog
steeds veehouders die vastlopen in complexe, bureaucratische procedures. Er zijn bedrijven die
bereid zijn zich te verplaatsen naar een bestemmingsgebied voor intensieve veeteelt, maar ondanks
hun goede wil de juiste vergunningen niet rondkrijgen. De ambtenaren proberen deze bedrijven
daarin te helpen, maar worden eveneens door wet- en regelgeving ervan weerhouden om de
optimale oplossing te kunnen bieden. Ondertussen zijn de burgers boos omdat zij nog steeds naast
de megastallen wonen, en veel last van geurhinder en verkeersbewegingen ondervinden. Ofwel,
ondanks eerste pogingen om een maatschappelijke dialoog op te starten, blijven echte oplossingen
uit. De burgers, boeren en ambtenaren die bij de initiatieven betrokken worden, zijn vaak
gemotiveerd en regelmatig enthousiast, maar het bredere effect blijft uit. De perceptie bij sommige
deelnemers aan de dialoogavonden is dat dergelijke maatregelen van de overheid niet meer
inhouden dan pappen en nathouden, of het creéren van politiek draagvlak. De dialoog is daarmee
wel als speerpunt van de lokale overheden geintroduceerd, maar de daadwerkelijke relatie tussen

de overheid en de burger is nog niet wezenlijk veranderd.

3.4 Tussentijdse conclusies

Samenvattend kunnen we stellen dat de overheid zich op een nieuw gebied begeeft, terwijl ze nog

vasthoudt aan oude ideeén en overtuigingen. Er moeten bestuurlijke wetten en regels vastliggen, en

** Zie website: http://www.jaarverslagzlto.nl/jaarverslag-2012/S_1034_Noord Brabant22/S_1041_Overheden
29/a1164_ In-dialoog-met-de-buren

“ ater gaan we ook in op de landelijke politiek. Zoals we zagen heeft Minister Plasterk enkele maanden
geleden een nota naar de tweede kamer gestuurd waarin hij spreekt over burgerparticipatie en de
maatschappelijke dialoog.

34



er moet een interactieve dialoog plaatsvinden. De vraag is of dit geen paradoxale situatie is. Want,
staat de wil tot beheersing de dialoog niet in de weg?

In een evaluatierapport over de Reconstructiewet uit 2007 wordt deze tegenstelling als volgt
omschreven:

“Hoewel de planvorming dichter bij de burger plaatsvond dan voorheen, kon de
burger hierop zelf nauwelijks directe invloed op uitoefenen. Georganiseerde
belangen en overheden voerden de boventoon. Verder is de provinciale regierol
nog lang niet uitgekristalliseerd. Deze rol veroorzaakt een dubbele pet: een
combinatie van klassieke top-down sturing (verticale sturing) en op
samenwerking gerichte sturing (horizontale sturing). Dit brengt specifieke
spanningen met zich mee zoals de sturingsspagaat: de provincie moet laveren
tussen de doelen van het rijk, haar eigen beleidsprioriteiten en de wensen van de

gebiedsactoren.”’

Ook het democratisch tekort, zoals omschreven door van Stokkom, is iets dat terugkomt in de casus. Zo
is er, in eerste instantie, weinig sprake van openbaarheid en een structurele zoektocht naar
consensus komt zelden voor. Als consequentie van de implementatie van de Reconstructiewet voelt
de burger zich niet gehoord. Hij krijgt bovendien geen actieve rol bij de besluitvorming aangeboden.

Pieter Winsemius, lid van de Commissie van Doorn, zei hierover:

“De burger is niet gezien in de hele discussie over landbouw en aan de
belevingsaspecten met betrekking tot de ontwikkelingen in de intensieve
veehouderij is onvoldoende de ruimte gegeven. De burger is niet serieus
genomen en onderschat. In de communicatie met de burger zijn fouten gemaakt
door het rijk, de provincie en gemeenten. [...] De angst en onrust over de
gezondheid is als signaal onvoldoende opgepakt door de overheid; er is ondanks

het burgerinitiatief ‘Megastallen nee’, in de gemeenten nog niets veranderd.”*

*" Boonstra, Kuindersma, Bleumink, de Boer, Groot, Rapport Alterra Wageningen: Van varkenspest tot
integrale gebiedsontwikkeling, 2007: p. 44.
“®paes, Jans, van Santvoort, Rapport Provinciale Raad Gezondheid & Brabants Kennisnetwerk Zodnosen:
Gezondheid is geen wisselgeld, 2011: p. 38.

35



Winsemius stelt dus dat de overheid niet alleen te weinig aandacht aan de rol van de burger heeft
gegeven, maar dat de bestuurders zelfs initiatieven vanuit de samenleving links hebben laten liggen.
De boosheid van de bevolking is een gevolg van deze houding van de overheid.

Het besef dat er een dialoog tussen burger en overheid moet plaatsvinden wordt steeds sterker, maar
in bestuurlijke zin is het niet duidelijk hoe de overheid deze dialoog moet faciliteren. Dit zorgt
opnieuw voor spanningen in de samenleving. De bewoners van het platteland hebben zich inmiddels
ingegraven en willen vooral dat de overheid de wetgeving handhaaft en sancties oplegt. Ze zijn
bang dat elke staluitbreiding een verhoogd risico voor de volksgezondheid met zich meebrengt. De
veehouders zijn de regelgeving vanuit de overheid juist moe omdat dit veel bedrijfstechnische
beperkingen met zich meebrengt.

Het probleem is dat de overheid momenteel op twee gedachten hinkt. Hoewel de Reconstructiewet
sterk is afgezwakt, is hij nog wel van kracht. Dit zorgt ervoor dat er nog steeds veel juridische
richtlijnen bestaan welke gevolgd moeten worden bij het uitbreiden of verplaatsen van stallen.
Echter, deze rationele en procedurele benaderingswijze is door de burger negatief beoordeeld, en
door de ambtenaren daarom grotendeels al opgegeven. De ambtenaren willen de bewegingsruimte
krijgen om tot oplossingen te komen die beide partijen omarmen, ook al moeten wet- en regelgeving

daarvoor, tijdelijk, worden losgelaten.

In het volgende gedeelte richten we ons op het werk van Jirgen Habermas. In de vele artikelen en
boeken die hij publiceerde ontvouwt zich een visie op de maatschappij waarin de dialoog centraal
staat. Hij biedt met zijn theorie van het communicatieve handelen een alternatief voor het harde
systeem denken waarin de overheid nog gevangen lijkt te zitten.

Er zijn twee redenen waarom zijn theorie aan de orde wordt gesteld deze scriptie: 1) hij benadert de
politiek vanuit een vorm van deliberatief democratisch denken, en sluit daarmee aan op de ambities
van overheid en burger; 2) hij gaat concreet in op de vraag wat een (publieke) dialoog is, en hoe
deze gevoerd moet worden.

Habermas formuleert een alternatief voor het HSD binnen de kaders van de deliberatieve
democratie zoals van Stokkom deze benoemt. Het bestuderen van zijn gedachtengoed, en de
kritiecken die daarop zijn geschreven, zullen mogelijk een nieuwe kijk op de huidige, politieke

ontwikkelingen geven.

36



4. Habermas: De Theorie van het Communicatieve Handelen

Nu we gezien hebben welke problemen en veranderingen er spelen, richten we ons op het werk van
Jurgen Habermas. Om Habermas’ denken over democratie te begrijpen is het behulpzaam zijn
benadering in eerste instantie in twee delen te onderscheiden. Enerzijds, is er zijn theorie over het
communicatieve handelen, anderzijds zijn er de ideeén over de samenleving. Beide zijn echter sterk
aan elkaar verbonden. Door het grote aantal thema’s dat Habermas in zijn werk incorporeert ben ik

genoodzaakt enkele punten eruit te lichten.

4.1 De communicatieve rationaliteit

Habermas wil het denken over filosofie en sociologie een nieuwe, rationele grondslag geven.
Rationaliteit is volgens hem het vermogen om steekhoudende argumenten te geven voor
handelingen of uitingen waar kritiseerbare kennis aan ten grondslag ligt. Deze opvatting is niet
nieuw. Het nieuwe zit besloten in zijn ideeén over wat kennis nog meer is.

Volgens Habermas moet rationaliteit niet meer worden gezien in termen van een persoon die
bepaalde kennis over een object bezit. Habermas stelt dat we af moeten van het
subjectiviteitsdenken waarbij de wereld wordt ingedeeld in subject en object. Deze dichotomie
plaatst onterecht de wereld in het teken van de verhouding tussen het individu en zijn omgeving. We
moeten rationaliteit verplaatsen naar het domein van inter-acterende personen die gezamenlijk

kennis vergaren en gebruiken. Hij schrijft:

“An assertion can be called rational only if the speaker satisfies the conditions
necessary to achieve the illocutionary goal of reaching an understanding about

something in the world with at least one other participant in communication.”*

Anders gezegd, we moeten een benadering van de werkelijkheid gaan hanteren die is gebaseerd op
intersubjectiviteit in plaats van subjectiviteit. De reden die Habermas hiervoor geeft is dat mensen

geen actoren zijn die slechts objectieve claims kunnen maken. Het zijn sociale actoren die ook

* McCarthy, (vertaling) Jiirgen Habermas: The theory of communicative action: volume I, 1986: pp. 10-11.

37



stelling kunnen nemen ten opzichte van elkaar en de normatieve realiteit van de samenleving. Als

twee personen communiceren vindt volgens Habermas het volgende plaats:

“Let the belief p represent an identical store of knowledge at the disposal of A
and B. A (as one of several speakers) takes part in communication and puts
forward the assertion p; B (as an isolated actor) selects means that he regards, on
the basis of the belief p, as suited in a given situation to achieve a desired effect.
[...] It is constitutive of the rationality of the utterance that the speaker raises a
criticizable validity claim for the proposition p, a claim that the hearer can
accept or reject for good reason [begriindet]. [...] the relation of the rule of
action to the facts (and its ability to be grounded) make possible a successful

intervention in the world. *°

Habermas onderscheid drie werelden waarover we claims kunnen maken; de objectieve
werkelijkheid, de sociale werkelijkheid en de innerlijke werkelijkheid. Over elk van deze drie
werelden kunnen we geldigheidsaanspraken doen. Een geldigheidsaanspraak over de objectieve
werkelijkheid heeft betrekking op de waarheid, de anderen op respectievelijk normatieve juistheid

en waarachtigheid. Harry Kunneman verwoordt het als volgt:

“[Het begrip ‘rationaliteit” wordt gedefinieerd, red.] [...] middels de
kritiseerbaarheid van de handelingen of uitingen in kwestie. Het begrip
rationaliteit verwijst naar het hebben en verschaffen van goede redenen voor
handelingen of uitingen, waaraan Kritiseerbare kennis (‘Wissen’) ten grondslag
ligt. Wanneer rationaliteit tot cognitief-instrumentele rationaliteit wordt
ingeperkt, heeft deze kennis betrekking op standen van zaken in een objectief
gegeven werkelijkheid, waarbinnen de actor doelmatig handelt. Wanneer
rationaliteit daarentegen kommunikatietheoretisch wordt begrepen, wijkt deze
realistische ontologie voor een door Habermas als ‘fenomenologisch’ aangeduid
perspectief, waarin de werkelijkheid pas een objectief karakter krijgt doordat hij
als zodanig geldt voor een gemeenschap van kommunikatief competente

actoren.”!

% McCarthy, (vertaling) Jirgen Habermas: The theory of communicative action: volume I, 1986: pp. 10-11.
*! Kunneman, Habermas’ theorie van het communicatieve handelen: een samenvatting, 1985: p. 25.

38



Habermas voegt dus twee dimensies van kennis toe, oftewel, geldigheidsaanspraken hebben niet
meer alleen te maken met harde kennisclaims. Habermas vergroot hiermee de reikwijdte van het
rationaliteitsbegrip. De maatschappelijke norm die in de sociale werkelijkheid geldt, wordt een
toetssteen, zoals empirische gegevens de maatstaf zijn voor geldigheidsaanspraken over de
objectieve wereld. Zelfs de manier waarop we onszelf uiten wordt bij Habermas een rationeel,
bekritiseerbaar proces. Zijn we wel waarachtig in onze zelfexpressie, is dan de vraag.

De introductie van deze geldigheidsclaims over de sociale werkelijkheid en het innerlijk moet
worden gezien als een toevoeging op kennisclaims over de objectieve werkelijkheid. Het is niet zo
dat deze claims harde kennisclaims vervangen. Habermas geeft zo enkel aan dat geldigheidsclaims
niet alleen gemaakt kunnen worden binnen het kader van de ‘subject-object werkelijkheid’ van
objectieve kennis. We kunnen ook rationele geldigheidsclaims maken over de sociale en innerlijke
werkelijkheid, ondanks dat hiervoor geen empirische toets bestaat.

Deze herwaardering van wat rationaliteit inhoudt is het directe gevolg van Habermas’ poging om
het paradigma van de subject-object zienswijze te verruilen voor een intersubjectief model. Dit

nieuwe rationaliteitsbegrip noemt Habermas de ‘communicatieve rationaliteit’:

“The communicative rationality recalls older ideas of logos, inasmuch as it
brings along with it the connotations of a noncoercively unifying, consensus-
building force of a discourse in which the participants overcome their at first

subjectively based views in favor of a rationally motivated agreement.”>?

Hij verzet zich hiermee, onder meer, tegen het doelrationaliteitsbegrip van Max Weber dat we in het
vorige hoofdstuk tegenkwamen. Waar Weber in de dominante doelrationaliteit ons vermogen ziet
om de wereld om ons heen beheersen, ziet Habermas rationaliteit als het vermogen om middels
geldigheidsuitspraken tot wederzijds begrip te komen. Habermas zelf zegt hierover: “[...] he
[Weber, red.] allows himself to be guided by the restricted idea of purposive rationality
(Zweckrationalitat)”

Men zou ook kunnen stellen dat wat Weber doelrationaliteit noemt door Habermas wordt aangeduid
met strategische rationaliteit. VVoor Habermas staat strategische rationaliteit in contrast met
communicatieve rationaliteit. Waar het bij communicatieve rationaliteit gaat om het bereiken van
gedeeld begrip, betreft het bij strategische rationaliteit het vermogen om zelfgekozen, individuele

doeleinden na te streven door het manipuleren en gebruiken van de omgeving. Het verschil tussen

>2 Lawrence, (vertaling) Jirgen Habermas: The philosophical discourse of modernity, 1987: p. 294.
>3 McCarthy, (vertaling) Jiirgen Habermas: The theory of communicative action: volume I, 1986: p. 143.

39



Weber en Habermas is dus met name de divergentie tussen waarderationaliteit en communicatieve

rationaliteit.

4.2 Het communicatieve handelen

Omdat intersubjectiviteit het uitgangspunt is van Habermas’ gedachtengoed, komt taal centraal te
staan in zijn denken. Immers, als onze rationaliteit tot uiting komt in taalhandelingen, en de
geldigheid van die uitspraken ook middels het gebruik van taal wordt bekritiseerd, dan wordt taal
vanzelf belangrijk. Daarnaast impliceert het intersubjectiviteitsdenken dat er communicatie tussen
meerdere personen plaatsvindt, daarin speelt taal ook een grote rol. Laten we kort stilstaan bij wat
Habermas hierover zegt, alvorens zijn concept van het communicatieve handelen verder te
introduceren.

Habermas stelt dat taaluitingen een soort handelingen zijn, een gedachte die zijn oorsprong vindt in
de filosofie van John Austin. Op het moment dat iemand iets zegt wordt er niet alleen iets
omschreven, maar er ‘gebeurt’ ook wat. Austin stelt: “ [...] it seems clear that to utter the sentence
(in, of course, the appropriate circumstances) is not to describe my doing of what I should be said in
so uttering to be doing or to state that | am doing it: it is to do it

Wanneer er kritiek wordt gegeven op een geldigheidsaanspraak dan verandert er iets in de
verhouding tussen de sociale actoren die spreken. Door te stellen dat een uitspraak als handeling kan
worden gezien, wordt er ruimte gemaakt voor een nieuwe kijk op wat een handeling is. Taal is niet
alleen handelen, maar handelen is ook taal. Habermas meent dat wanneer we met elkaar spreken, er
dus niet alleen kennisclaims worden gemaakt; er vindt coordinatie plaats. Habermas legt het als

volgt uit:

“[...] the communicative model of action does not equate action with
communication. Language is a medium of communication that serves
understanding, whereas actors, in coming to an understanding with one another
so as to coordinate their actions, pursue their particular aims. In this respect the
teleological structure is fundamental to all concepts of action. Concepts of social
action are distinguished, however, according to how they specify the

coordination among the goal-directed actions of different participants: as the

> Austin, How to do things with words, 1962: p. 6.

40



interlacing of egocentric calculations of utility (whereby the degree of conflict
and cooperation varies with the given interest positions); as a socially
integrating agreement about values and norms instilled through cultural tradition
and socialization; as a consensual relation between players and their publics; or
as reaching understanding in the sense of a cooperative process of

interpretation.”®

Er is in de taal een inherent doel aanwezig, meent Habermas. Dit doel is het bereiken van gedeeld
begrip (Verstdndigung). De wijze waarop wij met elkaar kunnen spreken, heeft deze
overeenstemming als potentie in zich, maar het gedeelde begrip ontstaat pas wanneer in een gesprek
aan alle drie de werelden recht wordt gedaan.

Het vereist een bepaalde houding van de sociale actoren om tot begrip te komen, er moet een
intrinsieke interesse voor de ander bestaan. Wanneer sociale actoren dit gedeelde begrip tot stand
brengen, dan spreekt Habermas van ‘communicatief handelen’.

Om duidelijker te zien wat hij met communicatief handelen bedoelt, is het goed om de andere vorm
van handelen die hij omschrijft ook te bekijken. Dit is het handelen op basis van strategische
rationaliteit, de vorm van rationaliteit die werd genoemd in de vorige paragraaf. Bij dit handelen
draait het niet om elkaar begrijpen, maar om elkaar gebruiken voor eigen doeleinden. In die zin is
het dus verbonden aan wat Habermas strategische rationaliteit noemt. Het daadwerkelijk begrijpen
van de ander is hier ondergeschikt aan het manipuleren van iemand anders om een individuele
doelstelling te behalen. Kortom, waar het strategisch handelen het handelen voor eigen gewin is, is

communicatief handelen gericht op het bereiken van gedeeld begrip.

4.3 Habermas’ deliberatieve democratie

Nu we een theoretische achtergrond hebben, kunnen we gaan kijken naar het politieke denken. Wat
zijn Habermas’ opvattingen over democratie, en hoe geven deze antwoord op de bestuurlijke keuzes
die de overheid in de casus moet nemen? Zoals we zagen waren de eigenschappen van het HSD en

de simultane behoefte aan dialoog het probleem. Hoe moet deze transitie naar deliberatie gemaakt

> McCarthy, (vertaling) Jiirgen Habermas: The theory of communicative action: volume I, 1986: p. 337.

41



worden? Omdat Habermas’ democratisch denken is geworteld in het deliberatieve idee van het

communicatieve handelen biedt zijn filosofie een mogelijk antwoord.

Habermas begint zijn analyse van de politiek en de publieke ruimte (dit laatste begrip duidt hij aan
met de term ‘Offentlichkeit’) met een terugblik naar het verleden. In “Strukturwandel der
Offentlichkeit’™ stelt hij dat we in het begin van de 18% eeuw voor het eerst een publieke ruimte
kunnen onderscheiden. Door de opkomst van salons en literaire tijdschriften ontstaat er ruimte voor
een sociaal discours. De burgerij ontmoet elkaar en komt te spreken over maatschappelijke
onderwerpen. Het discours vormt een publieke ruimte en krijgt een sociale en politieke functie.
Deze ruimte wordt door Habermas geplaatst tussen maatschappij en overheid, en hij stelt dat
mensen in deze publieke sfeer in staat zijn om vrijwillig en als gelijken in gesprek te treden over
maatschappelijke onderwerpen. Tijdens deze ontmoetingen ontstaat een algemeen idee over ‘the
common good’, zonder dat de kenmerkende economische en politieke krachten direct invlioed
uitoefenen. Het helpt de participanten om tot een gemeenschappelijk doel te komen, en om eigen
behoeftes en interesses te formuleren. VVolgens Habermas heeft dit proces als uitkomst dat er een
publieke opinie ontstaat die vraagtekens bij het handelen van de politiek kan plaatsen. De publieke
opinie bevraagt zo de legitimiteit van de politieke orde.

Echter, zo vervolgt Habermas in de tweede helft van het boek, in de eeuw die volgt valt de publieke
ruimte langzaam uiteen; politieke instituties nemen de ruimte over. Dit komt door het groeiende
besef dat er veel bereikt kan worden met het winnen van de publieke opinie. De ruimte verandert
van een publieke sfeer naar een politiek en economisch instrument. Politieke partijen kunnen
kiezers voor zich winnen om zo meer macht te verkrijgen. De groeiende reikwijdte van de
massamedia, televisieprogramma’s en kranten zorgt ervoor dat de politiek invloed kan uitoefenen
op de mening van het volk. De openheid die volgens Habermas nodig is om een vrij discours te
voeren verdwijnt langzaam gedurende de 19% en de 20 eeuw.

Habermas ziet de publieke ruimte dus oorspronkelijk als een apolitieke ruimte in die zin dat het
publieke discours plaatsvindt tussen burgers en buiten politieke instanties om. Toch bevindt zich in
het publieke discours de oorsprong van de democratische waarden van vrijheid en gelijkheid.
Volgens Habermas zitten deze waarden verscholen in het open en non-exclusieve karakter van het
vrijwillige, publieke gesprek. Op deze wijze maakt de publieke ruimte het democratisch ideaal
mogelijk. Hoewel de publieke ruimte dus van oorsprong een apolitiek gegeven is, ziet Habermas
toch een nauw verband tussen de publieke sfeer en de politiek. Hij meent immers dat de publieke

sfeer de legitimiteit van de politieke orde kan bevragen, en dat de politiek de publieke opinie niet

% Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit, 1962.

42



mag negeren. Om dit verband nader te kunnen onderzoeken is het van belang om te verkennen hoe
Habermas de politiek, of dat wat vaak ‘de staat’ genoemd wordt, beziet.

Habermas deelt de politieke sfeer in twee delen, de formele en de informele sfeer. De informele
sfeer bestaat uit onder andere belangengroepen, stichtingen, politieke verenigingen en de media. Dit
zijn allen niet-geinstitutionaliseerde instanties waarin zich op verschillende wijzen een politiek
discours manifesteert. In debatten in de afgelopen decennia wordt deze informele politieke sfeer ook
wel ‘civil society’ genoemd.®’ Hier tegenover staat de formele sfeer die wordt gedefinieerd als de
plaats waar politieke beslissingen worden genomen. Hierin bevinden zich onder meer het kabinet,
het parlement en de politieke partijen.

In het denken van Habermas staat de overtuiging centraal dat de formele sfeer ontvankelijk moet
zijn voor informatie, ideeén en communicatie uit de informele sfeer. Zo worden beslissingen en
politieke discussies ingegeven door dat waar zich men hard voor maakt in de informele sfeer,
waarbij de informele sfeer weer mede gevormd wordt door het publieke discours. Er ontstaat een
verband tussen de communicatie die buiten politieke instituties plaatsvindt, en de keuzes die
gezaghebbers maken. Deze ‘ontvankelijkheid” wordt het best gefaciliteerd en gewaarborgd binnen
een democratisch bestel, zo stelt Habermas. VVandaar dat hij de democratie als beste staatsinrichting
ziet; democratie zorgt voor beleid op basis van publieke gedachtes en convicties. Laten we nu
terugkeren naar het communicatieve handelen en bekijken hoe Habermas zijn politieke ideeén

hiermee in verband brengt.

Habermas’ doel is om een rationele en universele grond voor de democratie te geven. Net zoals dit
het geval is in het denken van Immanuel Kant, aan wie Habermas schatplichtig is. Habermas wil
daarmee vermijden dat de maatschappij ten prooi valt aan relativisme en nihilisme. Hij stelt echter
dat Kant’s project mislukt is omdat Kant zich nog bewoog binnen het oude paradigma van de
subject-object verhouding. Met zijn focus op het intersubjectivisme meent hij wel een universeel
fundament aan het democratisch denken te kunnen geven. Hij doet dit door zich te beroepen op het
begrip van de communicatieve rationaliteit, en daarmee het communicatieve handelen. Wat hij zegt
is dat de communicatieve rationaliteit in dezelfde mate met sociale processen verbonden is, als dat
wederzijds begrip verbonden is aan het codrdineren van handelingen. Dit betekent dat, zoals we

eerder ook al zagen, er in het begrijpen een handeling of codrdinatie verscholen zit. Habermas stelt

57 Aan de term “civil society’ zijn door de jaren heen veel verschillende invullingen gegeven. Zo wordt het
begrip anders geduid in het schrijven over democratie dan in artikelen over economie. Ook in debatten over
globalisering wordt er weer anders naar gekeken. Om redenen van helderheid en consistentie volg ik het
onderscheid dat Habermas maakt tussen een formele en een informele politieke sfeer, en laat ik de term “civil
society’ als zodanig buiten beschouwing.

43



zelfs dat het gemeenschappelijk leven (social life) alleen mogelijk is omdat we dit vermogen hebben
om elkaar te begrijpen. Hiermee plaatst hij het gehele gebied van de sociologie in het domein van de
intersubjectiviteit. Omdat we elkaar begrijpen kunnen we samenleven. We zijn in staat om te zien
en te voelen wat er bij een ander speelt. We kunnen afspraken maken en elkaar toespreken als deze
niet worden nagekomen. Mensen zijn sociale actoren.

Maar wat betekent dit voor het denken over politiek? Het heeft tot gevolg dat het wederzijds
begrijpen daar ook centraal komt te staan. De mens geeft in interactie betekenis aan de wereld, en
moet daarom ook in interactie bepalen hoe de wereld ingericht moet worden. Om uit te leggen hoe
dit werkt richt Habermas zich op het concept van consensus. Hij zegt dat een geldige uitspraak moet
worden gezien als ‘consensus zonder dwang’.>® Habermas’ overtuiging hierachter is dat bij het
communicatief handelen de kracht van het beste argument geldt. Wanneer mensen communicatief
handelen zullen zij zich bij het beste argument neerleggen. Dit is wat ook wel de ‘ideal speech
situation’ wordt genoemd. In een politieke context betekent dit dat communicatief handelen altijd
tot een consensus of een compromis leidt. De mens heeft met zijn rationele vermogens de capaciteit
om gezamenlijk het beste argument te herkennen, en dezelfde rationele vermogens zorgen ervoor
dat hij het beste argument zal honoreren. Habermas leunt hierin wederom op de begrippen van
intersubjectiviteit en rationaliteit.

De ‘“ideal speech situation’ ontstaat echter niet in elk gesprek. Spreken we bijvoorbeeld vanuit de
strategische rationaliteit, dan zal het begrip ontbreken om de kracht van het beste argument te laten
gelden. Simpel gezegd, het beste argument wordt pas geaccepteerd als iedereen de intentie heeft om
dit beste argument te vinden. Om deze reden heeft Habermas vijf voorwaarden opgesteld die de
‘ideal speech situation” omschrijven. Wil een groep sociale actoren succesvol communicatief

handelen, dan moeten de volgende vooronderstellingen gelden:

* no party affected by what is being discussed should be excluded from
the discourse (the requirement of generality)

« all participants should have equal possibility to present and criticize
validity claims in the process of discourse (autonomy)

* participants must be willing and able to empathize with each other’s

validity claims (ideal role taking)

%8 Lenhardt, Nicholson, (vertaling), Jirgen Habermas: Moral consciousness and communicative action, 1999:
p.93.

44



« existing power differences between participants must be neutralized
such that these differences have no effect on the creation of consensus
(power neutrality)

« participants must openly explain their goals and intentions and in this

connection desist from strategic action (transparence)*®

Lukt dit, dan is de uitkomst van een gesprek of dialoog, een consensus of op zijn minst een
compromis.

De stelling dat een groep mensen hiertoe in staat is, en dat het mensbeeld hier omheen wordt
gedefinieerd, maakt het weinig verrassend dat Habermas een deliberatief democratisch denker is.
Democratisch omdat consensus een centrale rol inneemt, deliberatief omdat het gesprek de weg naar
consensus vrij maakt. De burger krijgt zo niet alleen een plek in Habermas’ politiek denken, maar
hij krijgt ook een zekere verantwoordelijkheid. Omdat Habermas de mens zo sterk neerzet als een
mens die geheel vanuit zijn eigen natuur bijna niet anders kan dan het bereiken van consensus,
wordt Habermas’ mensbeeld ook wel als ‘homo democraticus’ omschreven. ® De vraag die

overblijft is, wat gebeurt er met deze consensus?

Aan Habermas politieke denken ligt nog een fundamentele distinctie ten grondslag. Dit is het
onderscheid tussen systeem en leefwereld. De leefwereld is daar waar aan het alledaagse leven
betekenis wordt gegeven. De plek waar verschillende mensen en culturen met elkaar in contact
staan en in gesprek treden. Het systeem zijn de instituten, wetten, markten en andersoortige
mechanieken die onze maatschappij in stand houden zonder dat wij er continu onze aandacht op
hoeven te richten. De leefwereld is het domein van de communicatieve rationaliteit, en het systeem
van de instrumentele rationaliteit. Of, de leefwereld is waar de sociale en innerlijke werelden
bestaan, en het systeem is de objectieve wereld die de leefwereld ondersteunt en reguleert.
Overeenkomstig dit onderscheid zijn systeem en leefwereld ook gekoppeld aan het instrumentele
handelen en het communicatieve handelen.

Het onderscheid tussen systeem en leefwereld komt eveneens deels overeen met het onderscheid
tussen de formele en de informele politieke sfeer dat we eerder tegenkwamen. De formele sfeer is
daar waar het systematische naar de voorgrond komt, de informele sfeer is het domein van de

leefwereld. Het is echter niet zo dat deze vergelijkingen geheel overlappen. De leefwereld beperkt

> Cronin, (vertaling), Jirgen Habermas: Justification and application, 2001: p. 31.
% Flyvbjerg, ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’, (2000), p.4.

45



zich namelijk niet tot de media en de belangengroepen uit de informele sfeer, maar begeeft zich ook
in het alledaagse leven van de burgers. Zoals genoemd, ook de innerlijke wereld is een onderdeel
van de leefwereld, sterker, hij maakt er een groot deel van uit.

Dit alles wil echter niet zeggen dat systeem en leefwereld zich enkel tot respectievelijk het politieke
en het alledaagse leven verhouden. De gezaghebbers binnen het systeem handelen ook op basis van
hun eigen leefwereld, en het systematische aspect van de instrumentele rationaliteit dringt ook door
in ons alledaagse leven. Desalniettemin spreekt Habermas over de politiek, of de staat, als het
systeem en geeft hij de leefwereld een plek in de pluraliteit van de burgermaatschappij.

Volgens Habermas moeten systeem en leefwereld in juiste verhouding tot elkaar staan, net zoals de
formele sfeer ontvankelijk moet zijn voor de informele sfeer. De leefwereld is, met de mens als
middelpunt, waar het om draait. Dit is waar het communicatieve handelen zich voltrekt. Het
systeem is er slechts om de leefwereld in stand te houden; het systeem representeert het bestuurlijke.
Toch is ook het systeem van belang. Door de pluralistische complexiteit van de moderne
samenleving is het niet mogelijk om altijd tot houdbare afspraken te komen. Er moeten kaders zijn
waar op teruggevallen kan worden. Het communicatieve handelen, dat met gedeeld begrip als
drijfveer op consensus aanstuurt, kan niet in elk nodig compromis voorzien. Daarvoor is de
maatschappij te complex, en zijn de verschillende doeleinden te diffuus. Het systeem maakt door
codrdinerende mechanismes de maatschappij bestuurbaar.

Er bestaat echter het gevaar, schrijft Habermas, dat het systeem de leefwereld koloniseert. Dit
gebeurt wanneer het systeem niet meer wordt gezien als middel om de leefwereld in stand te houden,
maar een doel op zich wordt. Zaken als geld en macht, die in het teken van het onderhouden van de
leefwereld moeten staan, worden dan zelf object van de wil. Het systeem wordt pervers, met als
gevolg dat de instrumentele rationaliteit de overhand krijgt, en de communicatieve rationaliteit
wordt verdrukt.

Wanneer de instrumentele rationaliteit regeert komt er druk te staan op de leefwereld. Omdat
mensen meer en meer gaan handelen vanuit hun eigen belang, valt het gedeelde begrip weg uit het
maatschappelijk discours. Er ontstaat een kloof tussen systeem en leefwereld; ze sluiten niet meer
op elkaar aan. Het communicatieve handelen waarin we onze leefwerelden deelden valt weg,

waardoor het lastiger wordt om de maatschappij aansluitend op onze leefwereld in te richten.
We moeten volgens Habermas dus onze politiek zo inrichten dat de consensus van het

communicatieve handelen wordt gefaciliteerd. Hij argumenteert dat het de meest elementaire

functie van taal is om de handelingen van een pluralistische groep actoren zo te codrdineren dat de

46



interacties conflict vrij en consensusgericht zullen zijn.®* De deliberatieve democratie is de politieke
vorm die ‘aansluit’ op het concept van het communicatieve handelen. Het gaat echter verder dan
aansluiten op, omdat de betekenis van handelingen, taaluitingen en geldigheidsclaims in essentie
publiek en gedeeld (shared) zijn. Betekenis is namelijk afhankelijk van redenen en argumenten, en
redenen en argumenten zijn per definitie publiek en gedeeld.®? Zo kan het maatschappelijk discours
dat de publieke sfeer uitmaakt politieke beslissingen vormgeven, om zo leefwereld en systeem
samen te brengen.

Over dit samenbrengen is Habermas optimistisch omdat hij vertrouwt op de rationele aard van de
mens. In die zin houdt Habermas vast aan het verlichtingsideaal. Er zijn echter andere denkers die
kritiek leveren op Habermas’ deliberatieve democratie. We zullen deze aan de hand van artikelen

van Bent Flyvbjerg langslopen.®

81 McCarthy, (vertaling) Jiirgen Habermas: The theory of communicative action: volume I, 1986: pp. 286 - 288
%2 Finlayson, Habermas: a very short introduction, 2005: p. 35.

% Flyvbjerg, ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’, (2000) & Flyvbjerg,
‘Habermas and Foucault: thinkers for civil society?’, (1998).

47



5. Kritiek op Habermas

Politiek denker Bent Flyvbjerg onderzoekt de consequenties van Habermas’ ideeén voor de praktijk.
Daarbij zet hij het moderne denken van Habermas af tegen het postmoderne denken van Michel
Foucault en Friedrich Nietzsche. Beide filosofen worden ingezet om verkeerde aannames en
overtuigingen bij Habermas te onthullen. Flyvbjerg stelt zich de vraag of we openbaar bestuur beter
kunnen begrijpen in termen van consensus en ‘ideal theory’, zoals Habermas dat doet, of dat we het
moeten zien in een kader van conflict en ‘real history’. Als een consequentie van zijn onderzoek,
stelt Flyvbjerg dat de Habermasiaanse deliberatieve democratie een utopie is omdat ze gebaseerd is
op een onbereikbaar consensusideaal.

Ook Chantal Mouffe keert zich tegen de ideeén van Habermas. Zij stelt echter niet enkel dat
Habermas een utopie schetst, maar tevens dat een deliberatieve democratie op zichzelf niet
nastrevenswaardig is. Dit is in lijn met het argument dat Flyvbjerg op basis van Nietzsches

standpunten ontwikkelt. In onderstaande paragrafen lopen we beide argumenten langs.

5.1 Foucault en Nietzsche

Foucault, een postmodernist, meent dat er geen normatieve, universele theorieén bestaan. Dit
betekent ook dat er geen alles verklarende, normatieve theorie over politiek bestaat. Foucault
omschrijft alles in termen van macht. Hier kan men op tegenwerpen dat Foucault zo zelf een
universele theorie poneert; niet een theorie van intersubjectiviteit gelijk aan die van Habermas, maar
een theorie van macht. Het verschil is dat Foucaults theorie niet normatief is. Foucault geeft een
omschrijving van de werkelijkheid, maar stelt tegelijkertijd dat aan die omschrijving geen
normatieve handelingswijze kan worden ontleend. Elke situatie is anders, en er is geen rationele
maatstaf die ons voorhoudt hoe we moeten handelen. Hij stelt wel dat macht overal is. In elk mens,
in elke relatie en in elke interactie. De mens heeft het vermogen om machtsposities in te nemen, en
zal bewust of onbewust zijn machtpositie gebruiken.

Een goed voorbeeld van zo een machtsmiddel, schrijft Foucault, is taal. Taal kan ingezet worden om
machtsposities in stand te houden. Taal is retorisch, we spreken om anderen te overtuigen en om

onze belangen te verdedigen. Foucault heeft geen Machiavelliaans mensbeeld waarin elk mens

48



slechte eigenschappen bezit®, maar we kunnen nu eenmaal niet om machtsuitingen heen. Ze zijn
met de menselijke wereld verweven.

Door zijn postmodernistisch perspectivisme kiest Foucault geen specifieke politieke kant. Zijn
mening is dat waar macht misbruikt wordt, waarmee hij vaak doelt op politieke instanties, mensen
in verzet moeten komen. Het machtsmisbruik moet worden geadresseerd, ook al biedt Foucault
geen moreel handvat dat ons kan sturen in de wijze waarop dit moet gebeuren.

Habermas ziet dit anders. Hij meent dat de macht van het beste argument de enige vorm van macht
is die aanwezig is in het communicatieve handelen. Waar Foucault macht ziet in immer aanwezige
hiérarchische structuren, de retoriek van taal, status en in elke interpersoonlijke relatie, is het
volgens Habermas in principe mogelijk een machtsvrij vacuiim te creéren. Door de voorwaarden
voor succesvol communicatief handelen te hanteren kunnen machtsverhoudingen geneutraliseerd
worden. Ofwel, de ‘ideal speech situation’ is nastrevenswaardig en haalbaar. Habermas plaatst
macht, en de autorisatie daarvan, voornamelijk in het domein van de wet en de politiek. De wet
bepaald hoe de machtsverhoudingen verdeeld zijn, en tegelijkertijd (uno acto) bepaald de
machthebber de wet.*® Deze wet wordt vervolgens gehandhaafd door de instituties van de staat.
Binnen deze kaders van de wet kunnen sociale actoren een discours aangaan dat vrij is van retoriek
en machtsverhoudingen. Een vereiste hiervoor is dat we niet strategisch handelen, dat wordt
namelijk gekenmerkt door eigen gewin en de manipulatie van anderen. Macht kan zich immers,
volgens Habermas, ook uiten in interacties en relaties tussen personen. In de zucht naar meer geld,
en andersoortig persoonlijk gewin, ontstaan er demonstraties van macht en machtsverhoudingen.
Foucault en Habermas zijn op dit punt niet erg verschillend. Het onderscheid is dat Foucault meent
dat macht altijd aanwezig is, en dat Habermas denkt dat macht kan worden overstegen in het
communicatief handelen. Bent Flyvbjerg ziet in Habermas’ benadering van macht een probleem,

verderop zullen we deze argumentatie verder bekijken.

Het argument dat Flyvbjerg vanuit het perspectief van Nietzsche maakt, lijkt sterk op het argument
dat hij inbrengt op basis van het gedachtengoed van Michel Foucault. De intellectuele verwantschap
tussen Nietzsche en Foucault heeft daar zeker mee te maken.

Het denken van Nietzsche onderscheid zich op meerdere, cruciale punten van het werk van
Habermas. Nietzsche is een denker die de wereld ziet als een plek waarin conflict een belangrijke

plaats inneemt. Hij ziet conflicten niet als negatief, want ze zijn de sleutel tot de menselijke

% Machiavelli schrijft: “One can make this generalization about men: they are ungrateful, fickle, liars and
deceivers.” Zie: Bondanella, (vertaling), Nicollo Machiavelli: The Prince, 2005: p. 96.
% Flyvbjerg, ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’, (2000), p. 6.

49



ontwikkeling. Als er geen conflict zou bestaan, dan zouden we elkaar ook niet uitdagen om
progressie te boeken. Nietzsche is om die reden geen democraat bij uitstek. Het gelijkheidsbeginsel
van de democratie werkt dit vruchtbare conflict namelijk tegen.

In zijn werk gaat hij niet concreet in op zijn politieke kleur, maar door zijn kijk op de ethiek lijkt hij
een voorkeur voor een vorm van aristocratie te hebben. Hiermee doel ik op de idee van de
Slavenmoraal dat Nietzsche heeft ontwikkeld. VVolgens hem bestaat er een intrinsieke ongelijkheid

tussen mensen; sommigen zijn in staat om te leiden, anderen kunnen slechts volgen. Hij stelt:

I do not want to be mixed in with and mistaken for these preachers of equality.
For thus justice speaks to me: “humans are not equal.” And they shouldn’t

become so either!

Nietzsche vindt het van belang dat in de maatschappelijke hiérarchie sommigen een hogere plaats
krijgen dan anderen. De mensen die over grote kwaliteiten beschikken moeten in staat worden
gesteld om de minder getalenteerde te leiden; de ‘zwakkeren’ mogen de ‘sterken’ niet hinderen.
Nietzsche meent dat dit laatste juist wel zit besloten in het gelijkheidsprincipe van de democratie.
Hij stelt dat we daarom een Agonistische samenleving moeten vormen. Hij gebruikt in zijn
argumentatie het Griekse woord ‘Agon’. Agon betekende in de oude Griekse samenleving “strijd’ of
‘competitie’. Het woord werd vaak in verband gebracht met de spelen bij de berg Olympus. Bij
Nietzsche staat het voor de strijd die aan de voet van ontwikkeling staat. Deze Agon moeten we
voeden zodat talenten worden aangescherpt en slechte eigenschappen overwonnen. De
democratische staatsinrichting, waarin een ieder als gelijk wordt gezien, ontkent de kracht van de
Agon volgens Nietzsche. Het ontneemt de burger het recht van de sterkste. De motivatie om te
excelleren wordt de mens zo ontnomen.

Los van het feit dat er een onoverbrugbaar verschil bestaat tussen hoe Habermas en Nietzsche de
wereld aanschouwen, raakt Nietzsches perspectief wel aan een probleem bij Habermas. Dit is de
stellingname van Habermas dat conflict, net als macht, kan worden overstegen. Of, in Habermas’
terminologie: volgens Nietzsche is de beweging van strategische rationaliteit naar communicatieve
rationaliteit onmogelijk. Het conflict dat volgens Habermas kan bestaan tussen sociale actoren die
strategisch handelen, verdwijnt wanneer er, onder de juiste voorwaarden, een dialoog ontstaat. Dan
geldt het beste argument en overwint de telos die in ons spreken gehuisvest is het conflict: “[...] all
affected can freely accept the consequence and the side effects that the general observance of

% Del Caro, (vertaling), Nietzsche: Thus spoke Zarathustra, 2006: p. 78.

50



controversial norm can be expected to have for the satisfaction of the interests of each individual.”®’

Volgens Nietzsche is het: 1) niet mogelijk een situatie te creéren waarin onderlinge strijd wordt
overstegen; de mens is er van nature op uit om de ander te overheersen; 2) ook niet wenselijk om
een conflictvrije situatie te verwezenlijken. Het gebrek aan conflict leidt tot een gebrek aan

ontwikkeling:

“Equality” as a certain factual increase in similarity, which merely finds
expression in the theory of "equal rights,"” is an essential feature of decline. The
cleavage between man and man, status and status, the plurality of types, the will
to be oneself, to stand out — what | call the pathos of distance, that is
characteristic of every strong age. The strength to withstand tension, the width
of the tensions between extremes, becomes ever smaller today; finally, the

extremes themselves become blurred to the point of similarity.”®®

Foucault onderschrijft dus dat macht zich in alles manifesteert, maar probeert descriptief te blijven
in zijn zienswijze. Nietzsche gaat een stap verder, en geeft niet alleen de wil tot macht een
belangrijke positie in zijn kijk op de maatschappij, maar meent dat conflict, vaak voortkomend uit
ongelijke machtsverhoudingen, erg belangrijk en waardevol is.

Laten we nu kijken naar hoe Flyvbjerg en Mouffe, op basis van deze twee filosofen, hun

argumenten tegen Habermas ontwikkelen.

5.2 Twee argumenten tegen Habermas

Op basis van bovenstaande beweringen is Flyvbjerg van mening dat Habermas een politieke utopie
heeft geschetst. In dit gedeelte zien we waarom hij Habermas’ werk utopisch noemt, en om welke
reden dit utopisch beeld niet nastrevenswaardig is. Vervolgens wordt Chantal Mouffe’s Agonistisch
pluralisme geintroduceerd. Haar politieke opvattingen leunen sterk op de gedachtegang van

Nietzsche.

%7 Lenhardt, Nicholson, (vertaling), Jirgen Habermas: Moral consciousness and communicative action, 1999:
p. 93.

®8 Kaufmann, Hollingdale (vertaling), Nietzsche: Twilight of the Idols: Skirmishes of an untimely man, §37.
Website: http://www.handprint.com/SC/NIE/GotDamer.html

51



5.2.1 Bent Flyvbjerg

Aan de kritiek van Bent Flyvbjerg op Habermas ligt een vraag ten grondslag. De vraag is of we
rationaliteit en macht in communicatie los van elkaar kunnen zien, en of we rationaliteit berhaupt
als geisoleerd van macht kunnen beschouwen. Volgens Flyvbjerg kan dit niet en is het
problematisch dat Habermas aan deze vraag voorbij gaat. Volgens hem maakt Habermas zo een
'leap of faith' die niet te rechtvaardigen valt.

Als we communicatie en macht bestuderen dan zijn er eigenlijk twee standpunten die we in kunnen
nemen; machtsvrije communicatie is mogelijk, of het is onmogelijk. Flyvbjerg stelt machtsvrije
communicatie gelijk aan Habermas’ communicatieve handelen, en plaatst daar tegenover denkers
als Foucault die menen dat er in communicatie altijd macht tot uiting komt. Deze laatste groep
verbindt hij aan de discipline van de retoriek, waarin de validiteit van uitspraken wordt bepaald door
de wijze waarop gesproken wordt; eloquent, manipulerend, charismatisch, misleidend.®® Retorisch
spreken is, volgens Flyvbjerg, tegenovergesteld aan rationeel spreken. Retoriek zorgt voor ruis, en
plaatst de verbaal sterke sociale actoren boven hun zwakkere opponenten. Rationeel spreken is
helder spreken, en maakt het mogelijk dat het beste argument op tafel komt.

Er bestaat bij deze perspectieven een meningsverschil over de mogelijkheid van machtsvrije
communicatie. Maar wie heeft hierin gelijk, de retorici of hun opponenten? Flyvbjerg stelt dat het
antwoord op deze vraag in eerste instantie niet relevant is. Wat wel belangrijk is, is dat men niet een
argument opbouwt op basis van een assumptie over de mogelijkheid van machtsvrije communicatie.
Als iemand stelt dat communicatie puur rationeel en vrij van retoriek kan zijn, dan moet diegene
empirisch-wetenschappelijk aantonen dat, bijvoorbeeld binnen een politieke context, dergelijke

communicatie kan bestaan:

“The researcher must ask how communication takes place, and how politics and
democracy operate. Is communication characterized by consensus-seeking and

absence of power? Or is communication the exercise of power and rhetoric?” ™
En:

“Understanding how power works is the first prerequisite for action, because

action is the exercise of power.”"

% Flyvbjerg, ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’, (2000), p. 216.
70 1hi

Ibid.
™ |dem., p. 228.

52



Bent Flyvbjerg stelt dat Habermas geen empirisch onderzoek overlegt, en dat hij zijn theorie
daarom voorbarig baseert op de idee van de machtsvrije dialoog. In zijn voorwaarden voor
communicatief handelen zagen we dit terug, hij spreekt daar over ‘herrschaftsfreie Kommunikation’
en stelt dat de dialoog vrij moet zijn van elke mogelijke machtsverhouding. Habermas maakt
daarmee een normatief statement, maar gaat niet in op de vraag of wat hij voorschrijft wel mogelijk
is. Flyvbjerg schrijft dat het a priori beantwoorden van de zojuist gestelde vraag hetzelfde is als het
beantwoorden van de vraag of de mens van nature goed of slecht is. We kunnen pas weten of de
mens goed of slecht is nadat we de mens in haar handelen bestudeerd hebben. Volgens Flyvbjerg
zijn er veel aanwijzingen om aan te nemen dat machtsvrije communicatie niet mogelijk is, en is het
daarom problematisch om er a priori van uit te gaan dat het wel mogelijk is. Het wordt een nog
groter probleem wanneer dit idee het fundament wordt van een algemeen geldende, normatieve
theorie.

Flyvbjerg beschrijft Habermas’ fout als een ‘leap of faith’, en meent dat de 'ideal speech situation’,
hoewel nastrevenswaardig, geen zeker gegeven is. Dit heeft tot gevolg dat Habermas’ gehele theorie
van het communicatieve handelen erg wankel wordt. Als we immers niet machtsvrij kunnen
communiceren, dan zal het beste argument niet per definitie doorslaggevend zijn, en vervalt de
‘ideal speech situation’ en de mogelijkheid tot succesvol communicatief handelen.

Bent Flyvbjerg gaat echter nog een stap verder in zijn kritiek, want ook al levert Habermas volgens
hem te weinig bewijs voor de mogelijkheid van een machtsvrije dialoog, het kan zo zijn dat deze
dialoog alsnog mogelijk blijkt na empirisch, wetenschappelijk onderzoek. Flyvbjerg is echter van
mening dat dit niet houdbaar is. Om dit punt te maken refereert hij naar de politiek. Hij schrijft:

“People know how to be, at the same time, tribal and democratic, dissidents and
patriots, experts at judging how far a democratic constitution can be bent and

used in non-democratic ways for personal and group advantage.” "

Hij meent dus dat Habermas naast een ongerechtvaardigde ‘leap of faith’ ook een verkeerd
mensbeeld hanteert. Het beeld van de homo democraticus die met zijn natuurlijke, inherente telos
tot wederzijds begrip vormgeeft aan democratische processen van consensusvorming, is even
utopisch als de idee van een machtsvrije dialoog. Ofwel, omdat Habermas geen grond heeft te
denken dat de mens in staat is om op basis van zijn ratio zich neer te leggen bij het beste argument,

berust zijn theorie van het communicatieve handelen op een sprong in het duister.

"2 Flyvbjerg, ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’, (2000), p. 217.

53



Het is niet geheel duidelijk welk mensbeeld Flyvbjerg hier tegenover stelt, waardoor het lijkt alsof
hij een negatief argument maakt. Hij schaart zich achter Foucault, en betoogt dat de aard van de
mens in ieder geval niet zo simpel en verlicht kan zijn als dat Habermas dat voorstelt. In het echte
leven zijn de mensen oneindig veel complexer dan Habermas’ homo democraticus.”® Met de term
‘complexer’ bedoelt Flyvbjerg dat mensen zich anders voor kunnen doen dan ze zijn, eigen
belangen voorop kunnen stellen, en bovenal, dat ze soms paradoxale en tegenstrijdige attitudes en

karaktereigenschappen kunnen hebben.

De “kracht van het beste argument’ klinkt als een aantrekkelijk gegeven, maar we hebben gezien dat
het belangrijk is om stil te staan bij wat dit vooronderstelt. Flyvbjerg schrijft dat zelfs veel van de
sympathisanten van Habermas’ gedachtegoed menen dat hij te idealistisch is, en dat hij te weinig
gevoel heeft voor de context.

De laatste vraag die we omtrent deze kritiek nog moeten beantwoorden is of het per definitie
problematisch is om een utopisch uitgangspunt te hanteren, iets dat Flyvbjerg gemakshalve
vooronderstelt. Ik denk dat dit wel een probleem oplevert voor Habermas. De reden voor deze
overtuiging is dat Habermas geen politiek vergezicht schetst, hij is erg concreet in zijn ideeén over
het discours, de publieke sfeer en de deliberatieve democratie. Hij omschrijft zelfs welke
voorwaarden moeten gelden om op een succesvolle wijze tot een consensus of een compromis te
komen. Als deze voorwaarden utopisch en irreéel blijken, komt het communicatieve handelen in het
geding. De gehele, universele theorie van Habermas valt dan uiteen. Als communicatief handelen
alleen een ideaal is, en niet werkelijk kan plaatsvinden, dan vallen we, volgens Habermas, terug op
een maatschappij waarin consensus en compromis worden vervangen door hardnekkig pluralisme
en voortdurend conflict. De mogelijkheid tot een ‘ideal speech situation’ en de normatieve
procedure voor het communicatief handelen staan zo centraal in Habermas visie op hoe de
maatschappij ingericht en bestuurd moet worden, dat een idealisatie en abstrahering van deze
concepten tot een verwerping van Habermas politieke ideeén leidt. In de maatschappij waarin de
kracht van dialoog niet geldt, en waarin de inherente beweging naar consensus niet bestaat, hebben
de deliberatief democratische waarden het zwaar te verduren. De utopie van het communicatief
handelen mag dan een mooi vergezicht voor de toekomst zijn, maar het biedt niet de houvast om in

het heden politiek filosofische en democratische vraagstukken te benoemen en te beantwoorden.

Het argument dat Flyvbjerg maakt naar aanleiding van Nietzsche, en zijn denken over conflict, is

verwerkt in de volgende paragraaf over Chantal Mouffe. Dit omdat zij grotendeels hetzelfde

® Flyvbjerg, ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’, (2000), p. 217.

54



argument hanteert en zich tevens beroept op Nietzsches idee van de Agon. Kort gezegd stelt
Flyvbjerg dat conflict meestal wordt gezien als gevaarlijk en destructief, en dat dit ook bij
Habermas het geval is, maar dat er steeds meer reden is om aan te nemen dat conflicten bijdragen

aan samenhang en stabiliteit binnen democratische samenlevingen.

5.2.2 Chantal Mouffe

In het boek “Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Democratic Politics” " van
Chantal Mouffe en Ernesto Laclau wordt de ‘radicale democratie’ geintroduceerd. Deze vorm van
democratie verzet zich tegen de consensuszucht van de andere vormen van democratie, en plaatst
het belang van (sociaal) conflict centraal. De radicale democratie geeft niet alleen een plek aan
conflict, maar is zelfs afhankelijk van dit antagonisme. We gaan hier niet diep in op dit concept,
maar analyseren een artikel van Mouffe waarin ze, vanuit haar eigen opvattingen, een kritiek op
Habermas zijn ideeén over de deliberatieve democratie ontwikkelt.”

Mouffe ziet de groeiende populariteit van de deliberatieve democratie als een reactie op het denken
over de democratie als een politiek systeem waarin op economische wijze belangen worden
verdedigd en behartigd.” Ze is van mening dat de poging tot vernieuwing op zich prijzenswaardig

is, maar ze is het oneens met het alternatief.

Het doel van de deliberatief democratische denkers is om de publieke sfeer weer in het centrum van
de democratie te plaatsen. Volgens Mouffe verschuift de democratie daarmee van een meer
economisch model naar een model gevormd rondom ethiek en rechtvaardigheid. De reden hiervoor
is dat het politieke primaat bij het uitwisselen en beoordelen van rationele argumenten komt te
liggen, in plaats van bij top-down beslissingen over een verzameling van gedeelde en individuele
belangen. De publieke sfeer krijgt, volgens Mouffe, in de deliberatieve democratie een discursief
karakter waarin keuzes worden gemaakt na afweging van normatieve geldigheidsclaims. Politieke
vraagstukken worden niet meer beantwoord op basis van een economische kosten-batenanalyse, ze
vragen om morele overwegingen van de mensen over wie de beslissingen worden genomen.

Deliberatief democratische denkers willen dat rationaliteit en legitimiteit met elkaar verenigd
worden. Dit moet gebeuren op een manier dat: “ [...] the institutions of this polity are so arranged

that what is considered in the common interest of all results from processes of collective

* Mouffe, Laclau, Hegemony and socialist strategy: towards a radical democratic politics, 2001.
> Mouffe, ‘Deliberative democracy or agonistic pluralism?’, (1999).
® |dem., p. 745.

55



deliberation conducted rationally and fairly among free en equal individuals.”’” Bij Habermas zien
we deze poging om rationaliteit en legitimiteit samen te brengen terug in de relatie tussen het proces
van rationele argumentatie en de sociale actoren die deze argumenten uitwisselen. Door de ‘ideal
speech situation’ en het laten gelden van beste argument als essentieel en funderend voor het
(politiek) discours te omschrijven wordt de procedure voor politieke besluitvorming rationeel. De
andere opvatting, namelijk dat het een non-exclusieve procedure is waarin alle betrokkenen hun
stem kunnen laten gelden, geeft de politieke besluitvorming legitimiteit. Door in het
communicatieve handelen deze twee zaken samen te brengen, probeert Habermas de kloof tussen
rationaliteit en legitimiteit te dichten.

Met deze beweging van Habermas is Mouffe het echter niet eens. Ze keert zich tegen Habermas in
het bijzonder, omdat ze vindt dat hij de meest accurate en volledige theorie over de deliberatieve
democratie heeft geformuleerd. Ze geeft meerdere argumenten, maar haar hoofdkritiek is terug te
voeren op de poging van Habermas om de kloof tussen rationaliteit en legitimiteit te dichten. Ze
gaat niet direct in op de vraag of dit hem lukt, maar stelt dat de verkeerde zaken worden

samengebracht. De dimensies van macht en conflict ontbreken hierbij:

“This link between legitimacy and power is precisely what the deliberative
model is unable to recognize, since it has to posit the possibility of a type of
rational argumentation where power has been eliminated and where legitimacy

is grounded on pure rationality.”"®

Chantal Mouffe gaat hier in op de voorwaarde van de ‘herrschaftsfreie Kommunikation’ die
Habermas stelt. Door macht weg te beredeneren uit democratische procedures negeert hij het
domein van ‘het politieke’. “‘Het politieke’ bij Mouffe is het antagonisme dat inherent is aan de
maatschappij en de relaties die deze maatschappij uitmaken. Hiernaast plaatst ze ‘de politiek’. Dit is
de verzameling van praktijken, discoursen en instituties die de samenleving ordenen en organiseren.
De politiek is altijd in potentie conflictueus omdat ze continu wordt beinvlioed door het politieke.
Dit gaat in tegen Habermas’ overtuiging dat in het discours, daar waar systeem en leefwereld
uiteindelijk samenkomen, het politieke kan worden overstegen.

Zolang het onderlinge antagonisme bestaat zal ook macht een rol spelen meent Mouffe. De prioriteit
van het eigenbelang zorgt ervoor dat er verschil ontstaat; mensen zijn bereid om anderen te

gebruiken voor eigen gewin. De mate waarin iemand in staat is om anderen in te zetten voor eigen

" Benhabib, ‘Toward a deliberative model of democratic legitimacy’, (1966), p. 69.
"8 Mouffe, ‘Deliberative democracy or agonistic pluralism?’, (1999), p. 753.

56



doeleinden is gelijk aan de sterkte van zijn machtspositie. Mouffe ziet dus een verband tussen het
onderlinge antagonisme en macht; macht is een effect van conflicterende verschillen. Hieruit volgt
dat het politieke, omdat het gelijk wordt gesteld aan het continu aanwezige antagonisme, altijd aan
machtsuitingen onderhevig is. Hiermee is macht ook aanwezig in de politiek, omdat het politieke

voortdurend het gebied van de politiek binnendringt.

Mouffe vervolgt door te stellen dat een individu nooit volledig zijn eigenbelang los kan laten en dat
hij om die reden nooit samenvalt met zijn universeel rationele zelf; een perfect rationeel handelend
en sprekend zelf dat de basis vormt voor volmaakt communicatief handelen bestaat niet, zo
onderschrijft Mouffe. In menselijke relaties bestaat er altijd conflict en vijandigheid, en het is aan de
politiek om dit antagonisme te begrijpen en te kanaliseren. Het gaat er dan ook niet om dat we altijd
een rationele consensus bereiken, we moeten eenheid en verbondenheid scheppen in een
pluralistische en antagonistische samenleving.

Dit kunnen we bereiken door antagonisme in Agonisme te veranderen. We moeten de ander niet
meer als vijand zien, maar als tegenstander. Ofwel, de ander is niet iemand die we moeten
‘vernietigen’, maar iemand die we kunnen tegenspreken terwijl we ons tegelijkertijd hardmaken
voor het recht van de ander om zijn ideeén te verdedigen. De afspraak die uit deze strijd voortkomt
is niet een universele consensus, het is een tijdelijke stabilisatie van de machtsverhoudingen. Deze
machtsverhoudingen betekenen misschien exclusie of onrechtvaardigheid, maar dat moeten we
accepteren. Dit omdat we niet anders kunnen dan accepteren dat er een onoplosbare veelvoud van
conflicterende belangen bestaat.

Mouffe stelt dus dat we moeten accepteren dat het niet mogelijk is om op Habermasiaanse wijze de
rust van een algemeen geaccepteerde consensus te bereiken, ook al is het een mooi ideaal. De
realiteit leent zich hier niet voor. Het is wijzer om de pluralistische complexiteit te erkennen, dan
om de simplistische utopie na te jagen. Bovendien betekent dit erkennen van de machtsdimensie dat
de waarde van strijd, zoals we die bij Nietzsche genoemd zagen, niet verloren gaat.

Chantal Mouffe pleit voor een Agonistisch pluralisme waarin consensus en compromis zeker niet
ondenkbaar zijn, maar waarin ze vanuit het perspectief van de conflicterende complexiteit van het
politieke worden beschouwd. In paragraaf 6.2 gaan we met behulp van Fox en Miller dieper in op

deze ideeén.

Eerst zal ik echter de twee probleemstellingen, zoals die tot dit moment naar voren zijn gekomen,

samenvatten.

57



6. De Dialoog

Wat is nu exact het probleem, en waar moeten we de oplossingen zoeken? Deze vragen zullen in dit
hoofdstuk aan de orde komen. Ik zal eerst de problemen, zoals we die tegenkwamen in de relatie
tussen de burger en de overheid, benoemen. Er komen twee probleemstellingen naar voren, die
beide in eenzelfde categorie geplaatst kunnen worden. Na het duiden van deze problemen, zal ik een
aantal auteurs aanhalen die mogelijke oplossingen aandragen. Deze problemen, en de mogelijke
oplossingen, worden op verschillende plekken in dit afsluitende hoofdstuk in de context van de
casus geplaatst. Ik eindig met een korte weergave van de ideeén uit het boek ‘Postmodern Public
Administration, Towards Discourse’ van Charles Fox en Hugh Miller. Zij bieden, denk ik, een

interessant perspectief op de problematiek die hier wordt omschreven.

Het volgende is van belang om hier te noemen. In deze scriptie is het niet de bedoeling om een
metafysisch of ontologisch argument te maken voor een visie op hoe de werkelijkheid is
opgebouwd. Het gaat erom dat er een overheid is die bepaalde vooronderstellingen over de
maatschappelijke werkelijkheid heeft, en dat er, wanneer er op basis van deze vooronderstellingen
wordt gehandeld, maatschappelijke problemen ontstaan. Hoe deze problemen vanuit de discrepantie
tussen vooronderstelling en maatschappelijke werkelijkheid ontstaan, hebben we in hoofdstukken 2
en 3 kunnen zien.

Een tweede punt dat ik hier wil maken is dat het niet mijn intentie is om de schuldvraag te
beantwoorden. In deze scriptie spreek ik vaak over de overheid alsof die een gebrek aan inzicht
heeft en achter de feiten aanloopt. Ik ben mij echter bewust van de juridische en staatsrechtelijke
beperkingen waarmee bestuurders en ambtenaren dagelijks te maken krijgen. ”° Zij krijgen beperkte
bewegingsruimte en zijn vaak buiten machte om de problemen in zijn geheel aan te pakken. Dit wil
niet zeggen dat ik niet vind dat het goed zou zijn als er vanuit de overheid meer op deze thema’s
gereflecteerd zou worden. Mijn scriptie is niet meer dan een oproep om deze reflectie op gang te

brengen.

® Om deze reden heb ik het in deze scriptie over ‘de overheid’ of ‘overheden’, en niet over gemeenteraden,
provinciebesturen, burgemeesters en wethouders of ambtenaren.

58



6.1 De probleemstellingen

In paragraaf 3.4, waarin ik een tussentijdse conclusie trek, wordt een aanzet tot de omschrijving van
het eerste probleem gegeven. De overheid heeft de afgelopen decennia teveel vanuit de
benaderingswijze van het harde systeem denken naar de problematiek gekeken. Het HSD was
hierbij geen bestuurlijk instrument, maar een wijze waarop de realiteit werd ingedeeld; het HSD
gold als ontologie. Het is van belang om hier op te merken dat wanneer ik spreek over ‘realiteit’, ik
het niet heb over één absolute realiteit die onveranderlijk is en buiten ons bestaat. Ik gebruik de term
op een constructivistisch ontologische wijze. De ‘realiteit’ is dus gebonden aan een perspectief. Zo
spreek ik hier over de realiteit van de overheid; de manier waarop de overheid de wereld indeelt en
begrijpt.

Deze manier om de realiteit te duiden bleek echter problemen met zich mee te brengen. De overheid
hanteerde, abusievelijk, een doel-rationalistische en top-down georiénteerde manier van besturen.
Wellicht zonder zich hiervan bewust te zijn, probeerde de overheid de situatie rondom de intensieve
veehouderij te beheersen. Ze deed dit middels de implementatie van de Reconstructiewet. Dit had
tot gevolg dat de burger van het beleid vervreemd raakte. De burger en de boer werden genegeerd
en wanneer zij op eigen initiatief iets voor elkaar probeerden te krijgen, verzandden zij al snel in een
netwerk van juridische maatregelen en bureaucratische procedures. De boeren en de burgers, maar
ook de ambtenaren, geven aan dat ze zich machteloos, gefrustreerd en boos voelen. Dit leidt tot het
ontstaan van eigen initiatieven zoals actiegroepen en stichtingen die de belangen van de direct
betrokkenen behartigen. Uiteindelijk wordt er op meerdere plaatsen, en in meerdere provincies,
gehoor gegeven aan deze geluiden uit de maatschappij. De overheden vinden dat de burger meer
betrokken moet worden bij de kwestie, en sturen aan op een aanpak die draait om dialoog in plaats

van enkel wet- en regelgeving.

Ook op landelijk niveau zijn dergelijke verschuivingen te ontwaren. Zo schrijft minister Plasterk, in
maart 2013, een nota over bestuurlijke samenhang in Nederland. Hierin staan meerdere

verwijzingen naar veranderingen die plaatsvinden in de relatie tussen burger en overheid:

“De betekenis van het lokaal bestuur en de lokale politiek neemt [...] toe. Dat is
des te meer van belang in een periode van bezuinigingen waarin heldere keuzes
noodzakelijk zijn. Deze keuzes vragen om legitimatie, om een gesprek met de

samenleving en ruimte voor verschillende opvattingen. Door goed te luisteren en

59



rekening te houden met lokale wensen en omstandigheden van burgers kan het
handelen van de overheid meer op maat en effectiever worden ingericht. Het
maakt maatwerk mogelijk en vergroot de betrokkenheid van burgers. Een

betrokkenheid die nodig is om de bezuinigingen te kunnen realiseren.”®

En:

“Het kabinet wil de burger meer ruimte geven en beter betrekken bij het handelen
van de overheid. De overheid moet niet meer denken voor de burger, maar
uitgaan van de burger. Dit betekent aan de ene kant dat de overheid een stap
terug doet; loslaten, ruimte geven aan het initiatief van burgers en meer op dat
initiatief inspelen. En aan de andere kant dat de overheid investeert in een
nauwere relatie met burgers om de kwaliteit van beleid en uitvoering verder te

verbeteren.”®!

De eerste probleemstelling die we behandelen zit verscholen in deze overgang. De overheid stelt
zich als doel om ‘uit te gaan van de burger’ en om ‘los te laten’. Er wordt echter nog steeds
vastgehouden aan een wijze van bestuur die zijn fundament heeft in een geheel andere convictie,
namelijk de overtuiging dat de werkelijkheid objectief kenbaar en beheersbaar is. Dit gegeven is
goed waar te nemen in de casus.

Enkele gemeenten en de provincie nemen het initiatief tot informatieavonden en gezamenlijke
gesprekken, maar ondertussen blijven uitgebreide juridische procedures op de achtergrond bestaan.
De overheid spreekt met de burger en de boer om de wrevel en boosheid weg te nemen, maar de
politieke besluitvorming lijkt daar los van te staan. Participanten aan verscheidene gesprekken
vrezen dan ook dat ze niet echt gehoord worden en dat het veelal om draagvlakcreatie gaat.? ® In
het rapport “Vertrouwen in Burgers’ van de Wetenschappelijk Raad voor het Regeringsbeleid wordt

de verhouding tussen overheid en burger eveneens onderzocht. De raad schrijft:

8 pJasterk, Nota: Bestuur in samenhang, 2013: p. 6.

% |dem., p.7

8 Zie de interviews met de deelnemers in de bijlage.

8 Het is belangrijk om hier te vermelden dat er ook trajecten bestaan waar de direct betrokkenen
daadwerkelijk beslissingskracht krijgen, en het lijkt alsof dit goed werkt. Dit gebeurt echter op kleine schaal,
en geeft mij nog niet het idee dat de overheid een wezenlijke koersverandering heeft doorgevoerd.

60



“Burgers en beleidsmakers praten langs elkaar heen, zo kregen we op veel
plaatsen te horen. De logica van de burgers — hun manier van denken, spreken
en handelen — verschilt van de (interne) logica van beleidsmakers en bestuurders.
De schurende logica’s tussen de burgers en beleidsmakers — veel woorden zijn
dezelfde maar ze betekenen aan beide zijden iets anders — laten zich kennen in

de vorm van uiteenlopende wereldbeelden en werkwijzen.”®

Het probleem is dat de overheid zich een voorstelling maakt van een publiek domein waarin er een
gesprek met de burger kan ontstaan, en waarin de overheid een stap terug kan doen. Ook wordt er in
de aangehaalde nota in één adem gesproken over ruimte creéren en effectief maatwerk leveren. De
band met de burger moet worden versterkt terwijl de burger ook meer verantwoordelijkheid, en dus
autonomie, moet krijgen.

Hier lijkt iets te wringen. Is het wel mogelijk om ruimte te maken voor een open gesprek zonder in
te boeten op bestuurlijke effectiviteit? En, vereist een gesprek niet juist betrokkenheid in plaats van
stappen terug doen?

Ondanks de ambities van de overheid om tot een meer deliberatieve democratie te komen, is het
maar de vraag of een nieuw paradigma van ‘loslaten’ en “dialoog’ wel houdbaar is. Het beeld van
hoe de relatie tussen de burger en de overheid eruit zou moeten zien, komt niet overeen met het
werkelijk maatschappelijke krachtenveld. Daarbij, en dit is de kern van dit argument, houdt de
overheid deze discrepantie zelf in stand. Zij blijft deze realiteit als objectief kenbaar, modern en
functionalistisch zien zoals blijkt uit beleidskeuzes bij de implementatie en de instandhouding van
de Reconstructiewet.

De beleidskeuzes vooronderstellen dat de werkelijkheid bepaalde karakteristieken en functionele
eigenschappen bezit. Deze vooronderstellingen leiden echter tot een bestuurlijk referentiekader
waarin er weinig plaats is voor participatie van de burger. Het is immers moeilijk voor te stellen dat
een burger die wordt begrepen in termen van bestuurlijke objectiviteit, functionaliteit en
procedurele afhankelijkheid, een burger is die wordt opgeroepen om zich open uit te spreken over
beleidskeuzes. Er is een discrepantie tussen willen en kunnen, tussen ideaal en realiteit, ontstaan.

Herman van Gunsteren, politicoloog en filosoof, formuleert eenzelfde gedachte:

8 Knottnerus, Rapport WRR: Vertrouwen in burgers, 2012: p. 107

61



* ‘De’ nationale samenleving is geen afgebakende en relatief gesloten eenheid
meer. De traditionele categorieén waarin de bestuurders haar proberen te vatten,

geven de werkelijke maatschappelijke dynamiek niet weer. Waar men probeert
de categorieén bij de tijd te brengen wordt de verwarring vaak enkel nog maar
groter. Keer op keer stelt zo de plurale samenleving haar bestuurders voor

verrassingen.”®

Van Gunsteren vervangt het woord ‘realiteit’, zoals als ik het gebruik, door het woord *categorieén’.
Hij stelt dat de categorieén die de overheid gebruikt om de maatschappij te duiden, niet meer de
juiste zijn. Deze categorieén, of deze opgelegde realiteit, sluiten dus niet goed aan op de
werkelijkheid.

We weten dus nu dat de overheid aanstuurt op deliberatief democratisch handelen; ze wil in dialoog
de band met de burger versterken. Pogingen hiertoe stuiten echter op tegenstellingen, en het blijft
vooralsnog vaag hoe de overheid exact denkt deze ambities waar te maken. De vraag is hoe er een

deliberatief fundament gelegd kan worden voor de relatie tussen burger en overheid.

Jurgen Habermas geeft een fundamenteel antwoord op deze vraag. Door opnieuw te kijken naar wat
rationaliteit inhoudt, en met behulp van zijn ideeén over de ‘telos’ van communicatie, geeft
Habermas een eigen perspectief op sociologie, politiek en filosofie. Hij stelt dat taal als functie heeft
om de handelingen van een groep verschillende individuen op elkaar aan te laten sluiten, of te
coordineren. Taal kan dit omdat taal intrinsiek als doel, of ‘telos’, heeft om tot begrip te komen.
Elkaar begrijpen is de stuwende kracht die achter elke taaluiting werkzaam is.*® Anders gezegd,
samen spreken leidt tot wederzijds begrip, wat leidt tot consensus en compromisvorming.

Zonder opnieuw in te gaan op hoe Habermas van dit idee naar opvattingen over politiek beweegt,
kunnen we stellen dat hij zijn vooronderstellingen over de wereld om hem heen expliciteert en
beargumenteert. Wat houdt een deliberatieve democratie in? Wat zijn de vooronderstellingen die ten
grondslag liggen aan een dialooggestuurde samenleving? Ook de exacte uiteenzetting over
Habermas’ deliberatieve democratie hoeft hier niet herhaald te worden. Oplossingen voor de
problematische aspecten ervan, zijn hier het onderwerp. Deze problematische aspecten samen

vormen de tweede probleemstelling.

8 van Gunsteren, Culturen van besturen, 1994: p. 165.
8 MccCarthy, (vertaling) Jiirgen Habermas: The theory of communicative action: volume 1, 1986: p. 287.

62



We zagen dat Bent Flyvbjerg en Chantal Mouffe Habermas op twee punten bekritiseren. Flyvbjerg
meent dat machtsvrije communicatie niet mogelijk is, en dat het communicatieve handelen daarmee
als utopisch moet worden beschouwd. Mouffe onderstreept dit wanneer ze schrijft dat Habermas
probeert om een brug te slaan tussen rationaliteit en legitimiteit en daarmee macht onterecht buiten
beschouwing laat. Bovendien moeten we volgens hen niet zoeken naar een ultieme consensus, maar
naar een manier om de veelzijdigheid en het conflict in de samenleving in te zetten, om zo de
democratie te versterken. Beide auteurs vinden dat Habermas’ project waardevol is omdat het een
grondige herformulering van het huidige democratisch bestel betreft. Echter, ze menen ook dat zijn
vooronderstellingen onjuist en niet goed onderbouwd zijn. Zowel zijn mensbeeld als zijn opvatting
over het politieke zijn onvolledig en staan vooral in dienst van zijn uiteindelijke opvattingen over
hoe de ideale democratie eruit moet zien.

Laten we nu pogen de twee problemen bij elkaar te brengen, en bekijken of er een mogelijke

oplossing bestaat.

Samenvattend kunnen we stellen dat de probleemstellingen bestaan uit een probleem dat in de
praktijk is gevonden, en een theoretisch probleem dat ontstaat wanneer we een antwoord op de
vragen uit de praktijk proberen te formuleren. Het eerste probleem; de vooronderstellingen van de
overheden in Brabantse samenleving, heeft een raakvlak met het tweede probleem, zoals we
dadelijk zullen zien. Dit raakvlak betreft de vooronderstellingen die ten grondslag liggen aan beide
problemen.

De overheden zien de wereld en de mensen daarin als onderhevig aan verklaarbare en rationele
processen, en gaan ervan uit dat hun omgeving daarom kenbaar en beheersbaar is. De werkelijkheid
bleek anders toen, na jaren van pogingen om de situatie rondom de intensieve veehouderij onder
controle te krijgen, het besef kwam dat de mensen die de samenleving uitmaken een rol moeten
spelen in beleidskwesties. Dit besef stond echter haaks op het beleid, en er werd niet ingezien dat
grote veranderingen zoals deze niet alleen om een andere visie vragen, maar ook een ander handelen.
In de casus kwam dit gegeven mooi terug. De participanten aan de publieke dialogen werden
namelijk gevraagd om te onderzoeken wat er speelt en wat er moet veranderen, maar ze kregen
uiteindelijk niet de mogelijkheid om concreet inviloed uit te oefenen. Er kwam dus een dialoog,
maar de aanpak van de overheid bleef grotendeels onveranderd. De inzichten die ontstonden vanuit
de ontmoetingen vonden geen plek in het politieke systeem.

Het tweede probleem is de onhaalbaarheid van Habermas’ visie op de deliberatieve democratie. De
dialoog zoals Habermas die voorstelt is utopisch. Hierdoor ontstaan er ook veel vragen over de

haalbaarheid van een deliberatieve democratie. Bas van Stokkom schrijft hierover:

63



“Tegelijk hebben die theorieén (van Habermas, red.) veel kritiek opgeroepen,
vooral door de vele idealistische vooronderstellingen. In de eerste plaats is de
opvatting bekritiseerd dat deliberatie burgers in staat stelt op een “verlichte” wijze
te redeneren over elkanders behoeften en ervaringen, hun belangen optimaal op

elkaar af te stemmen en conflicten op te lossen.”®’

Wat is het nu het raakvlak tussen de genoemde problemen, en waar moeten we een antwoord
zoeken? De probleemstellingen hebben gemeen dat ze betrekking hebben op onderliggende
(ontologische) zienswijzen en vooronderstellingen over de (sociale) werkelijkheid en de mens zelf.
In het eerste geval zijn het de overheden die, zij het bewust of onbewust, middels het HSD de
maatschappij categoriseren. Bij Habermas zijn het vooronderstellingen over de mens, over macht en
de reikwijdte van rationaliteit. Het lijkt of in beide gevallen de implicaties van bepaalde

vooronderstellingen worden onderschat.

6.2 Postmodern openbaar bestuur

We moeten ons afvragen hoe het besef van de problematiek van deze vooronderstellingen kan
helpen. Welke zienswijze kan een ander licht laten schijnen op het HSD en Habermas’ theorie van
het communicatieve handelen? VVoor een antwoord op deze vraag richt ik mij eerst op het werk van

Charles Fox en Hugh Miller.

In het boek ‘Postmodern Public Administration: Towards Discourse’® beschrijven Fox en Miller
een alternatief op de bestaande opvattingen met betrekking tot de publieke sfeer. Ze schrijven dit
boek in de periode waarin de deliberatieve democratie in opkomst is, en sluiten zich aan bij de
convictie dat discours® een essentieel onderdeel van een democratisch bestel moet zijn. Ze zetten
zich af tegen wat ik het HSD heb genoemd, en wat zij plaatsen onder de term ‘rationeel
objectivistische beleidsanalyse’.” Fox en Miller stellen dat het analyseren van openbaar bestuurlijke

kwesties wordt gedomineerd door over-rationeel, objectivistisch en individueel marktdenken. Waar

87 \van Stokkom, Rituelen van beraadslaging, 2006: pp. 13-14.

8 Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996.

8 |ater ga ik in op verschillen tussen de begrippen ‘discours’, ‘deliberatie’ en ‘dialoog’.
% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996: p. 112.

64



ik eerder het HSD als modern typeerde, is Fox en Miller’s benadering postmodern en
constructivistisch. Wat volgens hen nodig is, is een verandering van paradigma.

De auteurs menen dat de huidige democratie een bureaucratie is waarin keuzes door een centrale
elite worden gemaakt. Dit noemen ze ‘the loop model of democracy’. Burgers staan aan het begin
van de ‘lus’ door, met gebruik van politieke kanalen, te laten weten wat zij willen. Deze vraag wordt
daarna door de overheid in behandeling genomen. De ambtenaren sluiten de cirkel door het beleid
uit te voeren dat is voortgekomen uit de vraag van de burger. De cirkel begint weer opnieuw
wanneer de burgers een oordeel vormen over het beleid en dat vervolgens uiten in politieke
stellingnames.

Fox en Miller omschrijven hoe de keuzes door de lagen van de bureaucratie heen worden
uitgevoerd. Deze bureaucratie wordt door Fox en Miller als het ‘orthodoxe paradigma’ aangeduid.
Er heerst in dit paradigma een geloof in het bestaan van een deterministische, objectieve realiteit, en
bureaucratie is hierin een gesloten systeem van controle.®® Het grootste probleem van deze
bureaucratie is de gedachte die hierachter schuil gaat, namelijk dat er slechts één waarheid bestaat in
de objectieve realiteit van dit gesloten systeem.%

Het idee dat er in beleidskwesties één waarheid bestaat is volgens Fox en Miller niet
gerechtvaardigd. Ze schrijven dat beleid niet het resultaat is van een puur rationele ontdekking van
de objectieve waarheid die door overheden is omgezet in een oplossing die op onfeilbare wijze is
gededuceerd uit deze waarheid.”® In beleidskeuzes bestaan paradoxen, en beleid omvat meerdere
waarheden tegelijkertijd. De reden hiervoor is dat beleid een uitkomst is van politieke, retorische
disputen die niet worden gereguleerd door vastgestelde, logische wetmatigheden. De overtuiging
dat openbaar bestuur deterministisch is, in die zin dat het luistert naar causale wetten, is onjuist.
Waarheden worden gewonnen, niet gevonden. De auteurs stellen dat er bestuurlijke problemen
ontstaan wanneer dit rationele, economisch marktdenken wordt geprojecteerd op kwesties rondom
openbaar bestuur.

Uit deze opvattingen blijkt dat Fox en Miller een postmodernistische en constructivistische Kijk op
de politiek en democratie hebben; er bestaan meerdere waarheden, er is geen objectieve realiteit en
wij geven vorm aan zaken door middel van retoriek en interpretatie. In lijn met deze standpunten

breken ze het orthodoxe paradigma van de bureaucratie verder af. Ze schrijven:

% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996 p. 96.

% |k ga niet diep in op de problemen die Fox en Miller zien voor het orthodoxe paradigma, aangezien er in
deze scriptie al een uitgebreide kritiek hierop is ontwikkeld. Het gaat mij om het nieuwe paradigma dat door
hen beschreven wordt.

% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996: p. 112.

65



“Observers of social reality cannot be external to it, nor can their observations
be incorrigibly isolated from that being observed. Conceptions of this reality,

then, are, in a sense negotiated.”*

De term ‘bureaucratie’ is dus eveneens een dergelijke observatie, en is niet meer dan een menselijke
afspraak over hoe we besloten hebben om vorm te geven aan de organisatie van het openbaar
bestuur. Dit wil dus niet zeggen dat een bureaucratie verwijst naar een buiten ons bestaande entiteit.
Er zit een oordeel verscholen in bureaucratie; de bureaucratie bestaat niet onafhankelijk van
interpretatie en sociale interactie, ze is interpretatie.

Maar als we de werkelijkheid niet objectief, economisch of calculerend kunnen en moeten duiden,
hoe dan wel? Fox en Miller stellen dat we het concept van de publieke sfeer, zoals mede
gedefinieerd door Habermas, moeten herformuleren. Ze introduceren hiertoe de term “public energy

»95

field’, dat het best kan worden gezien als een ‘root metafoor’™ voor de sociale werkelijkheid. Fox

en Miller stellen de kaders hiervan als volgt op:

“We propose to subsume under public energy fields all those activities and
recursive practices currently conceived as agencies and institutions in
organizational chart boxes in the bureaucracy, along with any such closely
related sectors of civil society as the nonprofit social service sector, the fourth
estate, and citizen groups of all kinds: all those who are engaged in activities
with public implications, who are projecting actions in accordance with the

implicit question, what should we do next?”®®

Het idee van een publiek energieveld heeft consequenties voor het politieke speelveld, en de
organisaties en beleidskwesties die daarin bestaan. Fox en Miller spreken over een publiek
energieveld omdat ze denken dat het politieke speelveld beter begrepen en gevat kan worden in deze
nieuwe zienswijze. Maar, hoe werkt deze vergelijking?

Fox en Miller menen dat onderliggend aan elk publiek debat of conflict een haast onwaarneembaar
en chaotisch proces gaande is. Vanuit dit proces rijzen kwesties en worden bepaalde meningen en

ideeén steeds sterker en breder gedragen. Het energieveld stuwt dit continue proces voort. Dit

% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996: p. 85.

% Dit is een overtreffende trap van het begrip ‘metafoor’. Het is een metafoor die ten grondslag ligt aan
iemands begrijpen van deze wereld. Men zou het kunnen vergelijken met wat ik ‘vooronderstelling’ genoemd
heb.

% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996: pp. 100 — 101.

66



beschrijven ze als volgt: “An energy field is composed of bundles of human intentions, enthusiasms,
purposes, and motivations projected from within varying nows.”®" Al deze intenties en doeleinden
van burgers zijn voortdurend in beweging, evenals de verhoudingen tussen politieke instanties. Er is
geen eenduidig en juist perspectief, het is een open systeem waarin verschillende interpretaties van
wat er moet gebeuren conflicteren. Soms werken deze interpretaties door in beleidskwesties maar
andere keren hebben ze niet genoeg momentum. Het is een voortdurend omarmen en afstoten van
ideeén, doeleinden, argumenten en betekenissen. Vaak zijn er rondom politieke kwesties meerdere
energievelden actief. De intenties, meningen en doeleinden van burgers bewegen zich als een
discontinue, elektrische stroom in een veld opgebouwd rondom geledingen of spillen. Deze spillen
zijn de politieke instituties, stichtingen, actiegroepen, overheden en bureaucratische instanties.

De energievelden lijken opgemaakt uit wat Habermas beschrijft als delen van onze leefwerelden, en
hij zal waarschijnlijk niet ontkennen dat deze in beweging zijn. Echter, hoe moeten we verdere
invulling aan deze abstracte energievelden geven? Dit kan het best uitgelegd worden door het
publieke energieveld af te zetten tegen de opvattingen van Habermas en de eigenschappen van het
HSD.

Het eerste verschil tussen Habermas’ en Fox en Miller’s theorieén draait om het begrip ‘telos’ dat
Habermas gebruikt. Zijn stelling dat er in het spreken met elkaar een inherent doel zit, namelijk
doormiddel van wederzijds begrip tot consensus en gecodrdineerd handelen komen, staat haaks op
de opvattingen van Fox en Miller. Zij stellen immers dat er geen inherent doel bestaat, enkel de
veranderende doeleinden van het individu. Er gaat, in lijn met de ideeén van het postmodernisme,
geen universele waarheid schuil achter ons denken en handelen. De drijfveren van interacterende
mensen zijn hun meningen, motivaties en hun enthousiasme. Afhankelijk van het momentum dat
bepaalde ideeén en meningen kunnen generen wordt er al dan niet welwillend aan elkaar gehoor
gegeven.

Een ander verschil sluit hierop aan. Het betreft de kracht van het beste argument. Habermas meent
dat we onze rationele vermogens in kunnen zetten om in een gesprek het beste argument te vinden,
en dat we op basis van diezelfde vermogens dit argument als doorslaggevend erkennen. Echter,
volgens Fox en Miller is dit niet hoe zaken werkelijk worden geregeld. Een opvatting of mening is
iemands interpretatie van de werkelijkheid en is de wijze waarop iemand tijdelijk betekenis geeft
aan wat er gebeurt. Het beste argument bestaat dus niet omdat een argument niet verwijst naar een
meetbaar, reéel gegeven, het is enkel interpretatie. Bovendien menen Fox en Miller dat retoriek en

macht ook aanwezig zijn in interacties. Het ‘beste’ argument is het argument dat de grootste energie

% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996: p. 106.

67



achter zich kan verzamelen. Op het moment dat er besloten is, dan betekent dat niet meer dan een
tijdelijk compromis. Dit lijkt sterk op de tijdelijke stabilisatie van macht, zoals we die omschreven
zagen door Chantal Mouffe.

De verschillen tussen de metafoor van het publieke energieveld en het HSD zijn niet moeilijk te
vinden. Het spreekt immers voor zich dat een wereld die niet opereert volgens wetmatigheden
moeilijk beheersbaar is. Het publieke energieveld bevindt zich in een continue flux, en kent geen
vaste systematiek. Om de energievelden te beinvloeden moeten we geen gebruik maken van top-
down bestuur en procedures, omdat we de sociale werkelijkheid daarmee geen recht doen. Fox en

Miller schrijven hierover:

“It follows that not science but the clash of metaphors, similes, and analogies,
strategically crafted arguments, and rhetorical gambits are the actual
determinants of policy. Indeed, invoking scientific jargon is itself a rhetorical
gambit and part of a strategically crafted argument. The game is not about truth
but about meaning capture [...] a successful policy will change recursive
practices, those reiterative patterns of conduct that constitute our cultural habits

and assumptions”®®

Deze kijk op hoe beleid ontstaat is de reden dat Fox en Miller de deliberatieve democratie
aanhangen. Het maken van beleid gaat niet om de keuze voor het juiste, of het vinden van de
waarheid, het gaat om interpreteren en samen betekenis geven. Als we dat erkennen, dan volgt
daaruit dat het vanzelfsprekend is dat we via dialoog tot beleid komen, zo stellen Fox en Miller. Ze
lijken hiermee ook een Habermasiaanse kolonisatie van de leefwereld te willen voorkomen. In de

laatste paragrafen wordt er gekeken naar hoe we deze inzichten moeten waarderen.

6.3 Ruimte voor dialoog

Nu we gezien hebben welke thema’s er spelen in zowel de praktijk als de theorie, is het tijd om tot
enkele conclusies en aanbevelingen te komen. Zoals we hebben kunnen waarnemen zijn er veel

krachten aan het werk in het publieke domein en is de praktijk complex gebleken. De tegenstrijdige

% Fox, Miller, Postmodern public administration: towards discourse, 1996: p. 113.

68



standpunten van de overheden, de burgers en alle andere belangengroepen maken de kwestie
‘intensieve veehouderij’ tot een moeilijk onderwerp. Ook al waren vanaf het beginpunt de sociaal-
maatschappelijk relaties goed gewaarborgd, dan hadden er nog steeds wveel onoplosbare
tegenstellingen een rol gespeeld. Denk hierbij aan de beperkte, fysieke ruimte versus de

economische belangen, en de wil van de consument in relatie tot de volksgezondheidsproblematiek.

Allereerst moet ik concluderen dat de status quo veel te wensen overlaat. De relatie tussen overheid
en burger staat al lange tijd onder spanning, en dit werkt door op sociale relaties binnen de
samenleving. Het lijkt alsof het niet duidelijk is wat de overheid aan de burger heeft, en andersom.
Dit zien we terug in de rapporten van de WRR en de nota van Plasterk, maar ook in de casus.
Daarnaast zijn leden van de Commissie van Doorn, wetenschappers en politici het erover eens dat
de relatie op zijn minst goed moet worden bestudeerd.

We hebben gezien dat het probleem op veel verschillende manieren benoemd wordt: 1) een
discrepantie tussen ideaal en realiteit®, 2) een kolonisatie van de leefwereld'®, 3) het niet serieus
nemen en onderschatten van burgers'®, 4) een democratisch tekort,'" 5) een verschil in interne
logica bij burger en overheid,'®® 6) DOS; de ongekende samenleving,'® 7) het ontbreken van een
hybride democratie,'® 8) te veel denken voor de burger, te weinig uitgaan van de burger.*®

Hoewel deze formuleringen een diverse afkomst kennen, lijkt er toch een gemeenschappelijk gevoel
van urgentie rondom de verhouding tussen burger en overheid te bestaan. De verhouding verkeert

volgens velen, om bovengenoemde redenen, in een slechte staat.

Al deze omschrijvingen van het probleem hebben een gemeenschappelijke grond. Ze wijzen
allemaal naar een gebrek in de relatie tussen burger en overheid. Om tot een verbetering van de
situatie te komen is het, volgens mij, van belang om deze verhouding open te breken. Om dialoog
en deliberatie mogelijk te maken moet de bureaucratische routine worden doorbroken. Het herzien
van het bestaande systeem zal de ruimte bieden die nodig is om tot een herformulering van de
relatie te komen. Immers, als het top-down besturen voortduurt dan blijft de burger gevangen in het

systeem en blijft de relatie met de overheid per definitie functioneel en procedureel. Hiervan hebben

% Zie eerder: p. 56.

100 Zje eerder: Habermas, p. 44.

101 Zie eerder: Winsemius, p. 33.

192 Zje eerder: van Stokkom, p. 21.

103 Zie eerder: Rapport WRR, p. 26

104 \/an Gunsteren noemt de door hem besproken thema’s het probleem van ‘de ongekende samenleving’.
105 7je eerder: Edelenbos en Monnikhof, p. 19.

106 Zje eerder: nota Plasterk, p. 58.

69



we gezien dat dit problemen met zich meebrengt. De paradox lijkt hier te zijn dat om de afstand
tussen burger en overheid te verkleinen, er juist moet worden losgelaten.

Fox en Miller geven, in mijn optiek, goed weer wat er voor nodig is om het bestaande,
bureaucratische paradigma te deconstrueren. Dit is niet het implementeren van een nieuw,
modernistisch systeem, maar het herzien van dominante kaders en vooronderstellingen. Het huidige
beleid brengt problemen met zich mee omdat het beleid geen rekening houdt met het gegeven dat
absolute waarheden op het gebied van beleidsvorming niet bestaan. Politieke belangen staan
tegenover elkaar en ze laten zich niet sturen door causale wetten. Zelfs als het duidelijk is wat er
precies op het spel staat, dan nog is het niet mogelijk om op basis van logische wetmatigheden het
juiste beleid te deduceren. De werkelijkheid is een chaotisch en complex krachtenveld maar het
bureaucratische denken faalt dit te erkennen.

Ik meen dat deze kritiek op de status quo van Fox en Miller nuttig is omdat het laat zien dat
onderliggende assumpties ons begrip van de sociale werkelijkheid beinvlioeden. Een overtuiging die
eerder in deze scriptie al werd geimpliceerd. Als we willen bewegen naar een meer deliberatief
model dan vereist dat dus meer dan alleen het vervangen van het oude systeem. Ook de visie die
gepaard ging met het voorgaande systeem moet worden heroverwogen, anders is het wellicht niet
mogelijk om tot daadwerkelijke vernieuwing te komen; om een ander bestuurlijk paradigma te
betreden. De heroverweging van overtuigingen schept de ruimte die nodig is om vorm te geven aan
een andere relatie tussen burger en overheid.

Nadat Fox en Miller hebben ontvouwd hoe zij het orthodoxe paradigma willen deconstrueren,
hebben ze echter moeite om een goed alternatief te aan te dragen. Dit probleem komt voort uit de
radicale verandering die zij voorstaan. Ze stellen niet dat er iets moet worden aangepast, ze stellen
dat het geldende paradigma moet worden verlaten. De bureaucratie, zo als die bestaat, is een
onhoudbaar construct omdat het niet aansluit op de sociale werkelijkheid. Hiermee brengen Fox en
Miller het argument op een ontologisch niveau. Wanneer de werkelijkheid in het juiste licht wordt
bezien, namelijk in het licht van de postmoderne metafoor van het bewegende energieveld, dan is de
bureaucratie niet de juiste structuur om als inrichting van het openbaar bestuur te dienen.

Zij poneren een theorie waarin discours centraal staat. Fox en Miller menen dat er een manier moet
worden gevonden om discours in het centrum van openbaar bestuur te plaatsen. De vraag voor hen
is hoe er met alle betrokkenen een terugkerend en productief discours kan worden bewerkstelligd.
Het antwoord dat zij geven is vergelijkbaar met de aanpak die Habermas suggereert. Ze formuleren
enkele voorwaarden (warrants) die nodig zijn om discours te waarborgen. De auteur McSwite, die

een aantal reviews schreef over het boek van Fox en Miller, somt deze voorwaarden als volgt op:

70



“[...] they propose that discourse must be: sincere, intended to be relevant to the
situation, characterized by willing (hon-coerced, non-apathic) attention, and
must involve participants who are willing and able to make a substantive

contribution (no free riders or fools allowed).”*”’

Op dit moment ontstaat er voor Fox en Miller een probleem. Nadat ze het moderne, rationele
paradigma hebben afgebroken, stellen ze een nieuwe structuur voor. Dit alternatief van een
openbaar bestuur gefundeerd op discours is in wezen ook een van bovenaf, namelijk door Fox en
Miller, opgelegde bestuursvorm. Zij maken zich zo schuldig aan exact hetzelfde waar ze zich in het

bureaucratische paradigma tegen afzetten. McSwite merkt hetzelfde op en schrijft:

“The conclusive tip-off to this is the assumption that obviously and
unselfconsciously underlies the concept of warrants intended to be used for
authoritatively structuring discourse. This assumption, which is the foundational
axiom of the entire paradigm of modernism, is that there is a place, somehow
exempt from controversy, where the judgments on which such warrants are to

be based can be made.”*®

Fox en Miller maken een normatieve claim. Ze oordelen over een wijze van besturen terwijl alles
volgens hen interpretatie is. Op welke grond vormen zij dit oordeel? En, waar laat dat hun
overtuiging dat openbaar bestuur gegrond moet zijn op het idee van discours? Dit is problematisch,
nog los van het feit dat ze niet ingaan op hoe de politieke macht in relatie staat tot dit discours, of

dat ze vertellen hoe de uitkomsten van dit discours moeten worden vertaald naar beleid.

Deze scriptie dient niet om deze problematiek uit te diepen, maar het laat zien dat er ook bezwaren
aan Fox en Miller’s benaderingswijze kleven. Mijn argument is dan ook niet om een dergelijke

radicale verschuiving door te voeren; ik denk niet dat het huidige bureaucratische paradigma in zijn

97 McSwite, “Postmodernism and public administration’s identity crisis’, (1997), p. 178.
108 McSwite, ‘Public administration post Fox and Miller: what we face now’, (2005), p. 541.

71



geheel moet worden verworpen. ' De reden waarom hun werk van belang is, ligt in het gegeven
dat zij laten zien dat het gebruik van een metafoor voor, of het hebben van een bepaald beeld van,
de sociale werkelijkheid invloed heeft op hoe het openbaar bestuur wordt vormgegeven. Hierdoor
wordt het duidelijker hoe er omgegaan moet worden met het HSD en hoe er ruimte voor dialoog en
deliberatie kan worden gemaakt.

Het probleem wordt zo steeds helderder, maar het is nog onduidelijk in welke richting we een
oplossing moeten zoeken. Deliberatie is op verscheidene plekken in deze scriptie als mogelijke
oplossing genoemd. Onbesproken is echter welke vorm van deliberatie een oplossing kan bieden en
wanneer we eigenlijk kunnen spreken van deliberatie.

Het is van belang om in te zien dat deliberatie geen dichotoom begrip is; een democratie kan in
meer of mindere mate deliberatief zijn. Echter, de mate waarin een democratie deliberatief is, is
lastig te bepalen. Men zou kunnen stellen dat we al spreken van deliberatie wanneer een ambtenaar
praat of discussieert met een burger. Of men kan stellen dat er sprake moet zijn van formele
beraadslagingsprocedures om een gesprek of ontmoeting tussen burger en overheid een proces van
deliberatie te mogen noemen.

Deliberatie wordt vaak gelijkgesteld aan interactie of burgerparticipatie. ' Echter, niet elke
interactie tussen burger en overheid draagt bij aan een oplossing voor problemen. Zo kan er met
burgers worden gesproken zonder dat hun adviezen en meningen serieus worden genomen, of kan
het zijn dat burger en overheid elkaar niet begrijpen. Tevens kan het voorkomen dat de interactie
tussen burger en overheid oprecht en waardevol is, maar dat een gesprek zich niet laat vertalen in
beleidstermen. Dit was in Brabant het geval. In de dialogen daar vroegen we naar de essenties van
de problemen die speelden en de volgende thema’s werden genoemd: machteloosheid,
miscommunicatie, een gebrek aan erkenning, angst, bezorgdheid en onbegrip. Naderhand bleek dat
de gevoerde gesprekken deze gevoelens bij meerdere participanten hadden verminderd, maar er was
in wezen niets veranderd aan de procedurele aanpak van de overheid. De kans bestaat dat een
verdere, positieve doorwerking uitblijft, en dat het effect beperkt blijft tot de deelnemers aan het
gesprek. Het gesprek is dan geisoleerd geraakt. Het gevaar bestaat dat een gesprek enkel als
instrument voor draagvlaakcreatie wordt gezien; als een manier om op Habermasiaanse wijze zich
de publieke opinie toe te eigenen. Het denken voor de burger wordt in stand gehouden, terwijl dat

mogelijk niet de intentie is.

199 Belangrijk is om weten de andere auteurs die in deze scriptie aan bod zijn gekomen eveneens menen dat
rechtlijnige, uitvoerende taken van de overheid niet in het verhaal betrokken hoeven te worden. Ze houden
daarmee vast aan wat Edelenbos en Monnikhof de ‘hybride democratie’ noemen. Het reeds bestaande
bureaucratische apparaat kan voor deze zaken zorgdragen. Het gaat om kwesties, zoals in Brabant, die bestaan
uit schijnbaar onoplosbare tegenstellingen, waarbij er voor de burger en overheid veel op het spel staat.
119\/an Stokkom, Rituelen van beraadslaging, 2006: p. 7.

72



Een interessante en weldoordachte vorm van deliberatie is de ‘Burgerkamer’ die Bas van Stokkom
omschrijft. Volgens hem is deze Burgerkamer een van de meeste optimale vormen van deliberatie.
De Burgerkamer bestaat uit een grote groep van (500) aselect gekozen, stemgerechtigde burgers die
een wetsvoorstel krijgen voorgelegd. Dit wetsvoorstel kan zowel op initiatief van een groep burgers,
of op initiatief van de overheid worden voorgedragen. Vervolgens discussiéren de burgers in kleine
groepen over het wetsvoorstel, en komen verschillende experts de kwestie toelichten. Uiteindelijk
stemmen de burgers over verscheidene aspecten van het wetsvoorstel en is het aan de gemeenteraad,
of het parlement, om het geraamte van het wetsvoorstel aan te passen.lll De uitkomst; een bindend
advies over een concreet wetsvoorstel, is dus bruikbaar binnen het systeem van de overheid. De
stemmingen moeten overigens niet gereduceerd worden tot een ‘ja’ of een ‘nee’.

Volgens van Stokkom is het voordeel van de Burgerkamer dat er vanuit een relatief gedepolitiseerde
omgeving een goed geinformeerd en doorgesproken advies kan worden gegeven. Ik meen dat dit
een mooi democratisch instrument is, en ik denk dat dit soort projecten het democratisch tekort,
zoals door van Stokkom omschreven, kunnen verkleinen. De legitimiteit van beslissingsprocedures
wordt vergroot en door de inclusie van een groot aantal burgers is er ook meer openbaarheid en
participatie. Bovendien acht ik de kans groot dat de gevoelens van angst, boosheid en frustratie
zoals die door de Brabantse burgers, boeren en ambtenaren ervaren werden, minder heftig zouden
zijn opgelaaid als er een Burgerkamer was opgericht.

Toch betwijfel ik of de Burgerkamer de kern van het probleem raakt. Het gaat hier namelijk om een
democratische procedure waarin uiteindelijk, weliswaar na verschillende discussies en
overwegingen, toch een wetsvoorstel centraal staat. Dat wat speelt en naar voren komt tijdens de
gesprekken en debatten wordt enkel meegenomen in die mate dat het vertaald kan worden naar de
juridische kaders van het desbetreffende wetsvoorstel. Alle emoties, overtuigingen en onoplosbare
tegenstrijdigheden die de burgers in eerste instantie hebben betrokken bij de kwestie, worden
teruggebracht tot (eventuele) verschuivingen van de grenzen van een wet. Bovendien worden, door
het gebruik van een aselecte steekproef, de direct betrokkenen niet geraadpleegd.

Verder blijft er veel zeggenschap bij de overheid. Van Stokkom gaat niet diep in op het tot stand
komen van de wetsvoorstellen van de burgers, maar daar zullen voorwaarden aan verbonden zijn.
Ook worden de wetsvoorstellen door de overheid verwerkt, en door de overheid uitgevoerd. Een
wijziging of invoering van een wet hoeft nog niet betekenen dat ook het beleid verandert. Is de
Burgerkamer daarmee niet enkel een uitgebreidere vorm van inspraak? En, komen systeem en

leefwereld hier werkelijk samen?

111 v/an Stokkom, Rituelen van beraadslaging, 2006: p. 134.

73



Ik denk dat op de achtergrond van de Burgerkamer de vooronderstellingen van het harde systeem
denken nog steeds intact zijn. De maatschappij wordt nog hetzelfde bezien, alleen wordt de burger
de mogelijkheid geboden om te participeren binnen het systeem. Het systeem blijft echter
ongewijzigd voortbestaan. De overheden zijn ingesteld op beheersen terwijl de participanten willen
beinvioeden. Burgers mogen hun democratische stem laten horen, maar de hang naar top-down
besluitvorming en procedures werkt het effect van deliberatieve processen tegen. Systeem en
leefwereld blijven te veel gescheiden omdat de gesprekken, die eigenlijk gaan over het effect van
het systeem op de leefwereld, vaak niet in staat blijken om leefwereld en systeem in contact te
brengen met elkaar. In Brabant betekende dit dat de dialogen op zich verhelderend en inzichtelijk
waren, maar dat deze inzichten niet goed vertaald konden worden in beleidsveranderingen. De
ervaringen, meningen, gevoelens, zorgen en standpunten van burgers werden besproken, maar
konden niet doordringen in de politiek. In termen van Herman van Gunsteren, de samenleving bleef

‘ongekend’.

Nu is gebleken hoe de vooronderstellingen achter het HSD zich manifesteren en hoe er ruimte
ontstaat wanneer deze vooronderstellingen worden herzien, rest het nu nog te bekijken wat het
betekent om in de praktijk een dialoog te voeren. Hiermee doel ik op de praktijk zoals die bestaat in
Brabant. De bevindingen werpen in ieder geval de volgende vraag op: is het iberhaupt mogelijk om
dat wat er speelt in de samenleving een plek te geven in de politiek? Of, anders gezegd, kunnen
deliberatieve processen ervoor zorgen dat leefwereld en systeem nader tot elkaar komen?

6.4 Terug naar de praktijk

Nu in kaart is gebracht welke krachten de relatie tussen burger en overheid omgeven, is het tijd om
scherp te stellen op de relatie zelf. Het is duidelijk geworden dat het HSD kan worden overstegen
wanneer er andere vooronderstellingen worden gehanteerd. Met het loslaten van de vaste patronen
van het handhavingsperspectief gaat onzekerheid gepaard, want wanneer beleid niet enkel van
bovenaf komt, en niet bestaat uit strikte procedures, dan blijft er een deel open, onbepaald en
bespreekbaar.

Er ontvouwt zich een bestuurlijk continuiim dat tijdens de eerdere hoofdstukken van deze scriptie al
impliciet aanwezig was. Aan de ene zijde staat het HSD en het top-down bestuur dat daarmee

samengaat, en geheel aan de andere kant staat het openbaar bestuur waarin dialoog de belangrijkste

74



plek inneemt. De theorie van Fox en Miller komt van de behandelde perspectieven het dichtstbij het
uiteinde van de dialoogzijde. Hoewel Fox en Miller het misschien niet eens zouden zijn met dit
voorgestelde continuiim, werkt het wel verhelderend. Het laat namelijk zien dat er een afstand
tussen de dialoog en het HSD bestaat.

Wanneer discours centraal staat moet er iets van het HSD worden opgegeven, en andersom. Denk
aan de inspraakmogelijkheid van burgers bijvoorbeeld. Hoe meer vaste regels, hoe moeilijker het
wordt om aan de wensen van de burger tegemoet te komen. Wanneer de overheid stelt een discours
te willen starten maar ondertussen vasthoudt aan het HSD, dan creéert de overheid een paradoxale
situatie. Ze wil tegelijkertijd twee verschillende plekken op het continulim bezetten. McSwite
verwoord dit probleem treffend wanneer hij spreekt over managers die een meer participatieve

manier van besturen moeten leren:

“Managers are so completely bound by the systems in which they function that
there is, in truth, little or no room at all for significant change in the manner in
which they manage. Training them in, for example, participative management is
largely pointless. The typical responses to such preachments are questions to
trainers as to how it is conceivable to accomplish the practice of such techniques

under conditions where doing so is not possible.”**?

Het gevaar zit in de uitersten. Te veel richting het HSD en de burger wordt een instrumenteel
onderdeel van het politieke systeem, te veel naar de andere kant en de bestuurlijke beslissingskracht
verdwijnt in een voortdurend spreken. Het vraagt om een tussenpositie.

Deze spagaat tussen daadkracht en reflectie is niet zomaar op te lossen. We hebben gezien dat
strakke en efficiénte besluitvorming tot veel problemen kan leiden, maar er is ook geconstateerd dat
het naief is om te veel van discours te verwachten. Te midden van deze lastige tegenstellingen staan
politici, ambtenaren en burgers. Zij proberen elkaar te vinden, maar de kloof tussen verschillende
partijen valt maar deels te beslechten. Leefwereld en systeem komen op punten samen, maar blijken
vaak ook onverenigbaar. Het is belangrijk om te erkennen dat de kloof tussen burger en overheid
deels onoverbrugbaar is. Dit lukt niet als de overtuiging heerst dat alles kenbaar en beheersbaar is,

en moet zijn.

112 McSwite, ‘Public administration post Fox and Miller: what we face now’, (2005), p. 538.

75



De overheid vreest haar grip op belangrijke kwesties te verliezen en de burger wil wel dat zijn
belangen goed in de gaten worden gehouden. Op zich is dit niet kwalijk, zolang er maar geen
vertekening van de werkelijkheid ontstaat, zoals dat nu wel gebeurd is. Het is belangrijk dat we deze
paradoxen en problemen erkennen in plaats van negeren. Dit kunnen we doen door het alternatief
dat door enkele auteurs is aangedragen te bestuderen. Volgen we de zienswijze op de maatschappij
van Mouffe, Fox en Miller, van Gunsteren en Frissen dan ontvouwt zich een andere sociale
werkelijkheid. Deze behelst onderlinge strijd, wisselende machtposities, het maken van fouten en
het accepteren van ‘niet-weten’. Het is een voorstelling van een maatschappij waarin weinig ruimte
is voor absolute waarheden en waarin perspectief en interpretatie aan de basis van
besluitvormingsprocessen staan. Ik meen dat dit een accurater en vruchtbaarder uitgangspunt is dan
de ideeén achter het HSD. Het omschrijft een dimensie van de maatschappij die ontbreekt in het
HSD en die wordt onderschat bij Habermas. Een dimensie die eerder is omschreven als ‘het
politieke’, ‘de machtsdimensie’ en als ‘postmodern’. De vraag is nu: wat betekent deze andere

zienswijze op de sociale werkelijkheid voor de relatie tussen burger en overheid?

Tot dit moment heb ik vanuit een veelal ‘negatieve’ insteek naar het onderwerp gekeken. De nadruk
lag op tegenstellingen, paradoxen, de onhaalbaarheid van ideeén, verkeerde vooronderstellingen en
het afzetten tegen de status quo. Om ruimte te maken voor het argument dat in dit laatste gedeelte
wordt ontwikkeld, was het van belang om eerst de huidige situatie te ontleden. Nu we zien hoe de
maatschappelijke werkelijkheid ook omschreven kan worden, wordt er een nieuw licht op de relatie
tussen burger en overheid geworpen. Het is nog niet duidelijk hoe deze relatie direct verbeterd kan
worden, maar het is wel duidelijk geworden welke onderwerpen en thema’s een belangrijke rol
spelen.

Na de hier ontwikkelde ‘negatieve’ argumentatie, waarin bestaande ideeén voor een deel zijn
gedeconstrueerd, ontstaat er de ruimte om te kijken hoe de relatie tussen burger en overheid
opnieuw vormgegeven kan worden. Er kan worden gezocht naar ruimte voor interactie waarin de
burger zich besliskracht kan toe-eigenen. Zoals we eerder al zagen is de vorm van dit vermogen om
invlioed uit te oefenen niet vooraf bepaald. Ofwel, de voorwaarden waaronder de interactie tussen
burger en overheid plaatsvindt, kunnen op veel verschillende manieren worden ingevuld. Gaat het
om gelijke inspraak, een sterke democratie, transparantie, of de mate waarin beleid door de burger
kan worden aangepast? Degelijke keuzes zijn bepalend voor de vorm van deliberatie, discours of
dialoog die in het besluitvormingsproces moet worden ingebed. Bij het invullen van de ontstane

ruimte voor interactie en gedeelde verantwoordelijkheid moeten dus keuzes worden gemaakt.

76



Het leverde tot dit punt in de scriptie nog geen probleem op om “deliberatie’, ‘dialoog’ en ‘discours’,
als min of meer inwisselbare termen te gebruiken. Dit kwam omdat het zwaartepunt van de
argumenten ergens anders lag. Ik wil echter graag een onderscheid aanbrengen omdat ik denk dat de

term “dialoog’ iets kan toevoegen ten opzichte van de term ‘deliberatie’.

In Nederland wordt veel besproken en overlegd, maar dat is vooral binnen politieke kaders. Op het
moment dat de burger betrokken raakt is de uitkomst van het overleg grotendeels al verankerd in
beleidsplannen. Dit was ook het geval in Brabant. Daar waar burger en overheid elkaar ontmoeten
zou veel vaker dialoog moeten plaatsvinden. Het veranderende landschap van de samenleving
dringt geen norm en betekenis aan ons op, het vraagt om een continu proces van gezamenlijk
betekenis geven.

De dialoog is in staat om overheid en burger samen te brengen. Niet door de burger zeggenschap te
geven over het systeem waarbinnen de overheid opereert, maar door een belangeloos gesprek te
faciliteren. Middels dialoog kunnen ideeén worden aangescherpt, overtuigingen worden herzien en
argumenten worden gewogen.'*®

Elke deelnemer verkrijgt inzicht door zijn of haar verhouding tot de ander te bevragen. Hierdoor
ontstaat er een beeld van wat er in het algemeen op het spel staat. Hiermee bedoel ik dat er niet
enkel gesproken wordt over de belangen van een individu, actiegroep, politieke partij of stichting.
De bredere gevolgen voor de maatschappij komen centraal te staan. Niet de keuze, maar de
leefwerelden en afwegingen die door een te maken keuze worden beinvloed, zijn het onderwerp van
gesprek. De dialoog zoals omschreven in het protocol stelt dus niet de uitkomst van het gesprek
centraal, maar het spreken op zich. Het bezet een houdbare tussenpositie op het continuim omdat de
uitkomst van tevoren niet wordt gegijzeld door de politiek of als best mogelijk argument wordt
bestempeld. Niet het gevoerde beleid maar het luisteren en het uitdiepen van perspectieven krijgt de
prioriteit. De dialoog is een persoonlijk onderzoek van de groep participanten en kent geen winnaars
of verliezers.

De verschillende perspectieven en het uitstellen van een oordeel (niet-weten) zijn noodzakelijke
voorwaarden voor het kunnen voeren van een dialoog. Wanneer alles reeds ‘vaststaat’ is het
duidelijk wat er moet gebeuren of is het te laat om iets te veranderen. Het herzien van het huidige
perspectief leidt dus niet alleen tot een vermindering van problemen rondom beleidsvoering, maar

herbergt ook een positief argument. Het veranderen van de zienswijze is niet alleen noodzakelijk

13 Zie bijlage B voor het ‘Protocol Publieke Dialoog’ dat is geschreven op basis van de bevindingen in
Brabant. Om de argumenten voor een publieke dialoog goed te begrijpen, is het van belang om het protocol,
alsmede de reflecties in bijlage A, te lezen.

77



voor het afwenden van de problemen van het HSD, maar, als de besproken veranderingen hebben
plaatsgevonden, is dialoog ook een goede manier om met de ontstane ruimte om te gaan. Om te zien
hoe deze dialoog concreet vorm gegeven kan worden, keren we langzaam terug naar de casus waar

deze scriptie mee begon.

We zullen allereerst moeten leren omgaan met de veranderingen die het ontstijgen van het HSD met
zich mee brengt. Om tot een goede dialoog te komen moeten we het leren uithouden in deze
‘nieuwe’ werkelijkheid. Harry Kunneman schrijft dat hier ‘amor complexitatis’ voor nodig is; het
liefhebben van complexiteit en het onbekende.'™ We moeten wennen aan het wegvallen van de
vastigheid van de procedurele handelingswijze. Dit is iets dat moet worden geleerd en enige tijd
vereist. Het omgaan met wat Kunneman ‘complexiteit’ noemt vereist ook het kunnen neerleggen bij
het ontbreken van een volmaakte oplossing. Complexiteit brengt blinde vlekken en
onmogelijkheden met zich mee en dus ook het maken van fouten.

Op het moment zijn er verschillende plaatsen in Brabant waar wordt geprobeerd om de dialoog in
het politieke traject in te bedden. De dialogen worden op gemeentelijk niveau gevoerd omdat daar
het contact tussen burger en overheid plaatsvindt. Ook krijgen gemeenten te maken met de gevolgen
van decentralisaties. Dit houdt in dat ook in het sociale domein veel meer open, onbepaald en
bespreekbaar zal zijn. In die zin komen het opzetten van een publieke dialoog en het
decentralisatietraject overeen. De lokale politiek wordt om deze redenen een complexer geheel en
ze gaat meer verantwoordelijkheden dragen.

Ook op dit punt lijkt de overheid de consequenties van de voorgenomen veranderingen te
onderschatten. Het lastige is dat al deze dialogen geinitieerd en begeleid moeten worden. Om de
veranderingen te begeleiden is er wel een actieprogramma® opgezet, maar de vraag is of dit
afdoende is. Er blijft een neiging om terug te grijpen op het handhavingsbeleid en de daarbij
behorende instrumenten. De burger wordt nog steeds gezien als beleidsonderwerp, en de dialoog
verdwijnt vaak weer uit zicht. Twee begeleiders van het huidige dialoogtraject in de provincie

Noord-Brabant schrijven:

14 Kunneman, Oratie: ‘Kleine waarden en grote waarden. Normatieve professionalisering als politiek
perspectief’, (2013)
115 Het “Actieprogramma Lokaal Bestuur’.

78



“Een goed gesprek is zeldzaam; op zo’n moment komen geesten echt bij elkaar.
Er is begrip. Dat is niet iets dat je even in een middagje leert [...] Dat kost tijd,

aandacht en oefening.”**

En, uit hetzelfde verslag:

“Onlangs kwam vanuit het rijk het idee dat er een toolbox moet komen rond de
dialoog. Een toolbox! [...] dan ga je toch weer richting dat blauwdruk-denken.
‘Hier zijn de richtlijnen en aan de slag’. Zo werkt het dus niet. Een gesprek
voeren is heel lastig. Je weet nooit of het lukt. Je kunt dat niet zomaar vastzetten

en garanderen dat iets lukt.”*’

Het loslaten van het HSD zal niet makkelijk zijn. Men moet bereid zijn om fouten toe te laten en om

de interventieziekte, zoals Paul Frissen het noemt!*

, af te weren. De complexiteit van het politieke
speelveld moet worden erkend.

De verantwoordelijkheid voor het slagen van deze aanstaande veranderingen, zowel bij het invoeren
van de dialoog als bij het verloop van de decentralisaties, komt voor een groot deel bij de ambtenaar
te liggen. De gemeentelijke ambtenaar zal meer beslissingskracht krijgen, maar daar blijft het niet
bij. De gehele manier van werken zal mee moeten veranderen. In plaats van het uitvoeren en
handhaven van wet- en regelgeving zal de ambtenaar steeds meer in gesprek moeten gaan met de
burger. Het loslaten van het HSD heeft directe gevolgen voor de werkomgeving en de taken van de
ambtenaar. Dit betreft met name het handelen en spreken samen met de burger. Niet alleen de
ambtenaar maar ook de burger en de bestuurder zullen met deze consequenties geconfronteerd
worden. Anderen die zich bezighouden met deze transitie van het openbaar bestuur merken dit ook

op. Zo schrijft Herman Tjeenk Willink:

“Bij het denken over de relatie Staat/burgersamenleving heb ik zelf steeds de
nadruk gelegd op de rol van de professionele uitvoerders van het beleid. In de

uitvoering is het contact tussen de burger en zijn Staat het meest direct. Daar is

116 Boers, Evers, Tussentijds rapport over de implementatie van de publieke dialoog in Brabant, (2014).
117 H

Ibid.
18 Erissen, De fatale staat, 2013.

79



de maatschappelijke diversiteit ook het meest zichtbaar en de spanning tussen
Staat en burgersamenleving het meest tastbaar. De professionele uitvoerders als
essentiéle schakel in de verbroken verbinding tussen staat en burgersamenleving

vereist echter een andere wijze van besturen en politiek bedrijven.”**®

Ook McSwite gaat hier kort op in wanneer het werk van Fox en Miller besproken wordt:

“As a final Fox and Miller prescribe a proactive choice for public administration,
whereby each administrator would capitalize on every opportunity to reach
public action through a process of agonistic discourse with citizens. The key to
administrators being able to achieve a proactive stance is that they must learn to
listen, which is, of course the core of the inclusiveness that their idea of

discourse seeks.”*?°

De ambtenaar moet dus in staat zijn om de balans te waarborgen. Een balans tussen daadkracht en
bezinning. Er ligt geen protocol waarin vervolgstappen één voor één worden geéxpliceerd. Dit zal in
eerste instantie een ontheemd gevoel teweegbrengen en dit is de fase waarin Kunnemans ‘amor
complexitatis’ moet worden ontwikkeld. De vorm van de dialoog die wij in Brabant hebben opgezet
heeft deze ‘amor complexitatis’ nodig. Te midden van het politieke, zoals Mouffe het omschrijft, is
het namelijk moeilijk om niet meegesleurd te worden in de voortdurende belangenstrijd en politieke

machtsuitingen.

“Het doel van het voeren van een dialoog in de publieke ruimte is om te
onderzoeken wat het betekent om goed samen te leven. Aan de hand van
maatschappelijke problemen of vraagstukken wordt er bezonnen op wat goed en
rechtvaardig handelen is in de desbetreffende situatie. De publieke dialoog is
een open onderzoek, te midden van persoonlijke belangen, emoties en

ideologieén, zonder dat die de overhand krijgen.”*?

119 Tjeenk Willink, ‘De verwaarloosde staat’, Bart Tromplezing, (2013).
120 McSwite, “Postmodernism and public administration’s identity crisis’, (1997), p. 179.
121 Bjjlage B “Protocol Publieke Dialoog’.

80



Het zou naief zijn om te denken dat tijdens een publieke dialoog belangen geen rol meer spelen. Het
is echter niet het doel om de belangen en overtuigingen van de deelnemers te veranderen. Door
ervaringen van anderen te horen en te bevragen ontstaat een nieuw beeld van de essentie van de
kwestie. Belangen zijn na de dialoog wellicht onveranderd, maar het perspectief van ‘de ander’ is
gedeeld en inzichtelijk gemaakt. Wanneer ambtenaren, bestuurders en burgers op deze wijze
interacteren, verandert er iets in hun houding. Persoonlijke intenties, emoties en drijfveren worden
gedeeld waardoor leefwerelden worden ontvouwd. In Brabant zagen we dit terug. De deelnemers
kenden na jarenlange discussies elkaars standpunten erg goed, maar toch ontstond er een nieuw
(deels gedeeld) beeld op de kwestie. Een directe oplossing deed zich niet voor, maar er groeide een
besef dat de ‘waarheid’ van de ander naast het eigen perspectief bestaat. Zo constateerden de
veehouders én de burgers dat het begrip ‘machteloosheid’ de essentie van het probleem het beste
omschreef. Hoewel de standpunten niet gelijk veel dichterbij elkaar kwamen, bleek dat er voor een
groot deel tegen hetzelfde probleem werd gestreden.

In een dialoog wordt het duidelijker waar de ander, en waar jij zelf, staat. Dit inzicht kan leiden tot
het aanpassen van het beeld van de situatie en zal in veel gevallen het wederzijds begrip versterken.
De boeren kregen een beter beeld van wat het betekent om Q-koorts patiént te zijn en tegelijkertijd
werd de pijn achter de ontruimingen van de veehouderijen invoelbaar gemaakt. Door de belangen
tijdens de dialoog buitenspel te zetten kreeg een alternatieve benadering van de problemen een kans.
De aandacht verschuift van individueel naar algemeen belang.

Dit idee van dialoog gaat in eerste instantie gelijk op met de insteek van Habermas. Zo schreef ik

eerder:

“Deze ruimte wordt door Habermas geplaatst tussen maatschappij en
overheid, en hij stelt dat mensen in deze publieke sfeer in staat zijn om
vrijwillig en als gelijken in gesprek te treden over maatschappelijke
onderwerpen. Tijdens deze ontmoetingen ontstaat een algemeen idee over
‘the common good’, zonder dat de kenmerkende economische en politieke
krachten direct invloed uitoefenen. Het helpt de participanten om tot een
gemeenschappelijk doel te komen, en om eigen behoeftes en interesses te

formuleren. Volgens Habermas heeft dit proces als uitkomst dat er een

81



publieke opinie ontstaat die vraagtekens bij het handelen van de politiek kan

plaatsen.”*??

Het ‘positieve argument’ zoals hier geformuleerd kent dus gelijkenissen met het argument dat
Habermas opzet. We kunnen niet alleen loslaten en ruimte scheppen om daar vervolgens niets mee
te doen. Dit zou de publieke ruimte slechts uithollen en de publieke dialoog in een impasse
achterlaten. Echter, mijn redenen om voor de dialoog te pleiten verschillen met die van Habermas.
Habermas stelt dat alles zo moeten worden ingericht dat dialoog centraal komt te staan; dialoog is
een doel op zich. Ik pleit voor dialoog omdat het in de geschetste maatschappelijke werkelijkheid
een goede toevoeging op beleidsvormingsprocessen zal zijn. Het is niet zo dat de dialoog hier als
weg naar het beste argument wordt neergezet. Het is een manier om verschillende antwoorden voor
maatschappelijke problemen af te wegen in een werkelijkheid die continu in flux is. Ik schaar me
achter Fox en Miller wanneer zij stellen dat het gaat om betekenis geven, en niet enkel om
waarheidsvinding.

Anders gesteld, het werk van Habermas is waardevol omdat het een tweetal denkbewegingen maakt.
Ten eerste komt de nadruk op het intersubjectieve te liggen, en ten tweede wordt de doelrationaliteit
binnen de publieke ruimte bekritiseerd. Door deze wendingen wordt de weg naar een publieke
dialoog vrij gemaakt. Het feit dat Habermas de publieke ruimte als ‘Offentlichkeit’ beschrijft
onderstreept dit gegeven. Echter, de Habermasiaanse invulling en verwachtingen van de dialoog
zijn utopisch te noemen. Als wij in Brabant op zoek waren gegaan naar het ‘beste argument” om de
kwestie intensieve veehouderij te beslechten, dan waren we waarschijnlijk bij een dialoogvorm
uitgekomen die vergelijkbaar is met een politiek debat. Een debat dat al jaren, vaak onsuccesvol,
gevoerd wordt. De leefwerelden van de burgers waren enkel gerepresenteerd geweest in de
belangen tot welke ze gereduceerd konden worden.

De focus op een politieke uitkomst laat de doelrationaliteit weer terug in de publieke ruimte. 1k
meen daarom dat we dialoog moeten inbedden in het politieke besluitvormingsproces zonder de
dialoog tot een besluitvormingsintrument te laten verworden. Als er van de dialoog wordt verwacht
dat het de best mogelijke oplossing voortbrengt, dan zal het gebruik ervan tegenvallende resultaten
kennen. De drijfkracht achter de dialoog is dan de wil om tot zeer concrete oplossingen te komen.
Zo ontstaat hetzelfde probleem als bij de Burgerkamer van Bas van Stokkom; de dialoog verschuift

op het continulim richting het HSD net zolang tot het een politiek instrument is geworden.

122 Zie eerder: pagina 42.

82



Mede omdat men in Brabant nog niet bekend was met de publieke dialoog, overheerste hier in het
begin ook de neiging om de dialoog als instrument te zien. In de oriénterende gesprekken kwam dit
al naar voren. Vaak werd er gevraagd naar het doel van de dialoog; er werd getwijfeld of het wel nut
zou hebben om te participeren. Vanuit alle richtingen kwamen deze vragen, wat aangeeft dat niet
alleen de overheid in het HSD gevangen zat.

In het huidige dialoogtraject in Brabant wordt de publieke dialoog naast de directe beleidsvorming
geplaatst. Het dient als manier om kortstondig het beleid te laten voor wat het is en opnieuw uit te
zoeken wat de kern van het probleem is. Bovendien geeft het een kans om ook frustraties en emoties
te laten horen en te bespreken. Dit heeft een positieve uitwerking op de houding van de deelnemers
en dat helpt wanneer de politieke standpunten vervolgens weer opgezocht worden. Er verdwijnt iets

van de standvastigheid en er wordt op belangrijke keuzemomenten toenadering tot elkaar gezocht.

Naast het gevaar van de instrumentalisering van de dialoog valt er nog een valkuil te ontwaren.
Deze schuilt in het machtsbegrip van Foucault. We hebben gezien dat we macht niet weg kunnen
zetten zoals Habermas dat doet. Los van het feit dat retoriek en de verschillende posities van de
deelnemers tijdens de dialoog een rol spelen, kunnen ook de formele en informele sfeer invioed
uitoefenen. Ofwel, niet alleen het spreken tijdens de dialoog maar ook de dialoog zelf bevindt zich
niet in een machtsvacuim.

Een cruciaal verschil met de Habermasiaanse dialoog is dat er in de publieke dialoog niet wordt
gesproken in argumenten. De publieke dialoog onderzoekt de principes en emoties achter de
bekende argumenten; dit zijn persoonlijke waarheden waar geen claim op gelegd kan worden. Dit
wil natuurlijk niet zeggen dat er geen macht kan worden uitgeoefend, bijvoorbeeld middels retoriek.
Echter, omdat er geen discussie over de kwestie plaatsvindt hebben uitingen van macht weinig grip
op het gesprek. De uitkomst van de dialoog is niet in het voordeel van de ene of de andere partij. Bij
Habermas daarentegen is het idee van het beste argument vatbaar voor het misbruik van retoriek.
Buiten de dialoog speelt macht ook een rol. De publieke dialoog kan door derden worden neergezet
als een politiek wapen, een herhaling van zetten of het pappen en nathouden van de burger. De
media, politieke partijen en andere betrokkenen kunnen zo alsnog het beeld beinvioeden. In de
casus werd ook duidelijk dat de communicatie met de (politieke) achterban en het gebruik van de
media een rol speelden in het laten slagen van de dialoog. De dialogen kregen immers geen passend
vervolg. Participanten werden uitgenodigd om een raadsvergadering bij te wonen, maar wat er in de
dialogen besproken werd kwam daar niet aan bod. Tijdens de vergadering was debat weer de manier

van spreken met elkaar.

83



Het spanningsveld tussen de belangen die altijd spelen in maatschappelijke kwesties en het
belangeloos spreken van de publieke dialoog vereist verdere studie. Door het weren van debat en
stellingnames ontkent de publieke dialoog de machtsverhoudingen en antagonistische krachten niet.
Ze worden tijdelijk ondergeschikt gemaakt ten behoeve van het onderzoek. Ik denk dat belangen en
machtsverhoudingen continu veranderen en dat we niet buiten het politieke om kunnen. Zelfs in de
publieke dialoog, waarin niet gesproken wordt in argumenten en standpunten, bleek het vaak lastig
om de politiek buiten het gesprek te houden. Dit is niet vreemd omdat tot dat moment het politieke
debat het gebruikte medium was. Het gevaar is nu dan ook dat politiek de dialoog institutionaliseert,

net zoals dat gebeurde tijdens de introductie van inspraak enkele decennia geleden.

Het benadrukken van onderzoek, in plaats van de oplossing, is zowel een sterk als een heikel punt
van de publieke dialoog. Door de nadruk niet op beslissingen of nieuwe wetskaders te leggen, kan
het onduidelijk zijn wat het effect van de dialoog is. De uitwerking van de dialoog is veelal niet
meetbaar en misschien niet aanwezig; het effect van een dialoog is niet of nauwelijks
kwantificeerbaar. Want, hoe meet je de uitkomst van een gesprek dat niet resulteert in een concreet
besluit? Het is goed om deze vraag te stellen, want deze vraag is belangrijk om de wensbaarheid van
een publieke dialoog te bepalen. Echter, het stellen van deze vraag getuigd ook van de hardnekkige
neiging om vanuit het HSD naar dialoog te kijken.

Mijn mening is dat deze resultaatgerichtheid juist losgelaten moet worden. De publieke dialoog
moet zeker een positief effect sorteren, maar moet niet ten prooi vallen aan het rigide systeem waar
vanuit de overheid opereert. In de publieke dialoog zijn geen winnaars of verliezers, enkel
onderzoekers. Pas als de dialoog zo wordt benaderd kan het mogelijk een goede invulling aan de
publieke ruimte geven. In lijn met Austin, en Habermas, moeten we inzien dat spreken ook
handelen is. Hierin ligt de mogelijkheid tot de verbetering van een situatie. Spreken in een dialoog
is delen, begrijpen en beinvioeden. Het is meer zelfsturing dan besturing. Het sturen gebeurt niet
door middel van hiérarchische structuren en rechtlijnige keuzes, maar door het kweken van inzicht

en gezamenlijk spreken.

Ik meen dus dat een bescheiden rol voor de dialoog is weggelegd. Het is geen middel om tot
perfecte beleidskeuzes te komen en het maakt top-down bestuur niet overbodig. Wel kan het
vraagstukken binnen de ruimte van de politiek én het politieke anders benaderen; er kan duiding
worden gegeven aan de essentie van een vraagstuk. De dialoog is een manier om de complexiteit
van de werkelijkheid te omarmen. Zonder direct moeilijke keuzes te moeten maken kan er worden

gesproken over problemen en vraagstukken. In de dialoog ontstaat geen verschillenstrijd, maar zijn

84



de verschillen een voedingsbodem voor nieuwe inzichten. In de dialoog staat strijd voor pluralisme
en niet voor vijandschap, in lijn met het denken van Nietzsche en Mouffe. De pluraliteit van ideeén
en overtuigingen is hier geen drempel op weg naar eenduidige procedures, het maakt het mogelijk
om van elkaar leren en de veranderende omgeving te duiden.

Het politieke landschap is in beweging en dat vraagt om ambtenaren, bestuurders en burgers die
meebewegen. De relatie tussen overheid en burger moet niet statisch maar open zijn. Een gesloten
en eenzijdige inrichting van het contact tussen burger en overheid past niet bij de wederzijdse
oproep tot dialoog. Echter, om dialoog in de publieke ruimte introduceren, is een oproep niet
genoeg. Deze scriptie heeft proberen aan te tonen dat dialoog niet zomaar ontstaat. Onze visie op de
sociale werkelijkheid is bepalend, en zolang we dat niet erkennen zal ‘dialoog’, onterecht, een lege

term blijven.

85



Literatuur

Austin, J. L., (1962), How to do things with words, Londen: Oxford University Press.

Benhabib, S., “Toward a deliberative model of democratic legitimacy’. In: Benhabib, S., ( 1966),
Democracy and difference, Princeton: University Press.

Boers, E., Evers, S., (2014), Tussentijds rapport over de implementatie van de publieke dialoog in
Brabant.

Boonstra, F. G., Kuindersma, W., Bleumink, H., Boer, S. de, Groot, A. M. E., (2007), Rapport:
Alterra Wageningen, Van varkenspest tot integrale gebiedsontwikkeling.

Bruil, D. W., Laat, F. G. M. de, (2003), De Reconstructiewet.

Checkland, P., (1993), Systems thinking, systems practice, Chichester: John Wiley & Sons Ltd.

Coenraadts, W., Cornelissen, T., (2011), Rapport: Commissie van Doorn, Al het vlees duurzaam.

Edelenbos, J., Monnikhof, R., (1998), Spanning in interactie, Amsterdam: Instituut voor Publiek en
Politiek.

Elster, J., (1998), Deliberative democracy, Cambridge: Cambridge University Press.

Finlayson, J. G., (2005), Habermas: a very short introduction, Oxford: Oxford University Press.

Flyvbjerg, B., ‘Habermas and Foucault: thinkers for civil society?’. In: Britisch Journal of
Sociology, Vol. 49, Nr. 2, 1998, pp. 210 - 233.

Flyvbjerg, B., ‘Ideal theory, real rationality: Habermas versus Foucault and Nietzsche’. Artikel voor
de Political Studies Association Conference in Londen (2000).

Foucault, M., (1971), The archaeology of knowledge. Vertaling: Sheridan Smith, A. M. Pantheon
Books New York (1972).

86



Fox, C. J., Miller, H. T., (1996), Postmodern public administration: towards discourse, Thousand
Oaks: SAGE Publications.

Frissen, P. H. A., (1996), Een virtuele staat. Politiek, bestuur, technologie: een postmodern verhaal.
Schoonhoven: Academic Service.

Frissen, P.H.A., (2013), De fatale staat, Amsterdam: Van Gennep.
Gool, W. A. van, (2012), Rapport: Gezondheidsraad, Gezondheidsrisico’s rond veehouderijen.

Gunsteren, H. R. van, (1994), Culturen van besturen, Amsterdam: Boom.
Habermas, J., (1962), Strukturwandel der Offentlichkeit, Berlijn: Neuwied.

Habermas, J., (1981), The theory of communicative action: volume I. Vertaling: McCarthy, T. A.
Polity Press Cambridge (1986).

Habermas, J., (1981), The theory of communicative action: volume Il. Vertaling: McCarthy, T.A.
Polity Press Cambridge (1987).

Habermas, J., (1983), Moral consciousness and communicative action. Vertaling: Lenhardt, C.,
Nicholson, S. MIT Press (1999).

Habermas, J., (1985), The philosophical discourse of modernity. Vertaling: Lawrence, F. MIT Press
(1987).

Habermas, J., (1991), Justification and application. Vertaling: Cronin, C. P. MIT Press (2001).

Jackson, M. C., (2000), Systems approaches to management, New York: Kluwer Academic /
Plenum Publishers.

Kierkels, T., (2012), De impact van Q-koorts, Zutphen: Roodbont Publishers.

Klijn, J.A., Slingerland, M. A., Rabbinge, R., (2008), Rapport: Onder de groene zoden: verdwijnt de
landbouw uit Nederland en Europa?

Knottnerus, J. A., (2012), Rapport: WRR, Vertrouwen in burgers, Amsterdam / Den Haag:
Amsterdam University Press.

Kunneman, H., (1985), Habermas’ theorie van het communicatieve handelen: een samenvatting,
Meppel: Boom.

87



Kunneman, H., (2013), Oratie: Kleine waarden en grote waarden. Normatieve professionalisering
als politiek perspectief. Gehouden op 12-11-2013, in Utrecht.

Lijphart, A., (1968), Verzuiling, pacificatie en kentering in de Nederlandse politiek, Haarlem: Becht.
Machiavelli, N., (1532), The Prince. Vertaling: Bondanella, P. Oxford: Oxford University Press
(2005).

Mayer, J. P., (1944) Weber and German politics, Londen: Faber & Faber Ltd.

McSwite, O. C., ‘Postmodernism and public administration’s identity crisis’. In: Public
Administration Review, Vol. 55, Nr 2, 1997, pp. 174-181.

McSwite, O. C., ‘Public administration post Fox and Miller: what we face now’. In: Administrative
Theory & Praxis, Vol. 27, Nr. 3, 2005, pp. 533-551.

Mouffe, C., ‘Deliberative democracy or agonistic pluralism?’. In: Social Research, Vol. 66, Nr. 3,
1999, pp. 745-758.

Mouffe C., Laclau, E., (2001), Hegemony and socialist strategy: towards a radical democratic
politics, Londen: Verso.

Nietzsche, F., (1885), Thus spoke Zarathustra. Vertaling: Caro, A. del. Cambridge University Press
(2006).

Paes, M., Jans, H., Santvoort, M. van, (2011), Rapport: Provinciale Raad Gezondheid & Brabants
Kennisnetwerk Zodnosen, Gezondheid is geen wisselgeld.

Paes, M., (2012), Vertrouwen komt te voet maar niet vanzelf.

Plasterk, R. H. A., (2013), Nota: Bestuur in samenhang, Den Haag.

Stokkom, B. van, (2006), Rituelen van beraadslaging, Amsterdam: Amsterdam University Press.
Tjeenk Willink, H., (2013), Bart Tromplezing: De verwaarloosde staat.

Velden, P. G. van der, Dusseldorp, A., Drogendijk, A., Overveld, A. van, (2011), Rapport: RIVM &
Instituut voor Psychotrauma, Q-koorts — ruimingen van besmette bedrijven.

Weber, M., (1922), Economy and society. Samengesteld: Roth, G., Wittich, C. University of
California Press (1978).

Weber, M., (1924), Essays in sociology. Vertaling: Gerth, H. H., Mills, C. W. Oxford University
Press (1946).

88



Willms, B., (1973), Jurgen Habermas oder das politische Defizit der "Kritischen Theorie",
Frankfurt: Suhrkamp.

Zeijts, H. van, Eerdt, M. M. van, Farjon, J. M. J., (2008), Rapport: RIVM, Milieukundige en
landschappelijke aspecten van megabedrijven in de intensieve veehouderij.

89



Bijlage A:

Enkele reflecties van deelnemers aan de dialogen te Brabant

Ambtenaar gemeente Reusel — de Mierden:

“Het bleek dat alle deelnemers, en de groepen die zij vertegenwoordigen, hun eigen problemen
hebben. Om die problemen bespreekbaar te kunnen maken, is een onderzoekende houding en goed
luisteren vereist. In het spreken met elkaar ontstond er begrip voor de ander, en daarnaast inzicht in
de complexiteit van dilemma’s waar anderen mee te maken hebben. Dit maakt duidelijk waarom
mensen bepaalde keuzes maken, en waarom ze zich op een bepaalde manier opstellen. De
feitelijkheden geraken zo naar de achtergrond, waardoor er niet opnieuw een welles — nietes
discussie ontstaat.

Eerlijkheidshalve moet ik wel toevoegen dat het moeilijk in kaart is te brengen wat nu precies het
effect is van de dialoog. Het zou natuurlijk goed zijn als het gesprek ook direct zichtbare en

concrete veranderingen als gevolg heeft. Ik denk eigenlijk niet dat dit nu echt het geval is geweest.”

Veehouder:

“In de dialogen was de belangenstrijd bij voorbaat al uitgesloten. Omdat je verplicht wordt om je in
de anderen te verplaatsen, en te praten vanuit je persoonlijke gevoelens, verdwijnen de belangen van
de boeren, burgers en ambtenaren naar de achtergrond. De dialogen ervoer ik dus als positief. Je
neemt er uit mee dat je, mits er een veilige context wordt gecreéerd, prima met elkaar kan spreken.
Het geeft rust dat iedereen voor even van zijn gelijk afstapt.

Wel is het frustrerend om telkens te moeten verdedigen, terwijl je als boer erg je best gedaan hebt
om uitleg te geven en bereid bent om compromissen te sluiten.

Verder denk ik dat de beleidsmakers duidelijker moeten zijn in welke koers we gaan varen. Dit is in

ieders voordeel, om elkaar in de toekomst nog recht in de ogen aan te kunnen blijven kijken.”

90



Burger:

Ik ben als burger aangeschoven bij de dialogen in Reusel. Op een gegeven moment merk je dat het
melden van overlast geen zin meer heeft, de meldingen lijken in het niets te verdwijnen. Ik heb het
idee dat alles wel bespreekbaar is, maar dat er niet veel tegen overtredingen wordt gedaan.

Elke wijze waarop men in gesprek gaat met elkaar juich ik toe. Zo ook de Socratische dialogen.
Echter, hoewel de gesprekken goed werden begeleid, ben ik toch ook sceptisch over de uitkomst
ervan. Het ontbrak, volgens mij, aan een harde aanbeveling die wij als groep hadden kunnen doen.
We hebben wel persoonlijke adviezen geformuleerd en voorgelegd aan de fractievoorzitters, maar
deze hadden van mij harder mogen zijn. Daarnaast was het misschien beter geweest als we deze als

eenduidige groep hadden uitgesproken, om zo meer body te geven aan het advies.

91



Bijlage B:

Protocol Publieke Dialoog

Inhoud:

o~ WD e

Inleiding op het ‘Protocol Publieke Dialoog’
Voorafgaand aan de dialoog

Het voeren van de publieke dialoog

De vervolgstappen

Draaiboek Publieke Dialoog

92



Inleiding op het ‘Protocol Publieke Dialoog’

In dit protocol ‘Publieke Dialoog’ wordt een kader en stappenplan ontvouwd voor het voeren van
Socratische gesprekken in de publieke ruimte. Het is opgesteld aan de hand van enkele reeds
gevoerde gesprekken die zich afspeelden op het raakvlak van de samenleving en de politiek. Het
doel van het voeren van een dialoog in de publieke ruimte is om te onderzoeken wat het betekent
om goed samen te leven. Aan de hand van maatschappelijke problemen of vraagstukken wordt er
bezonnen op wat goed en rechtvaardig handelen is in de desbetreffende situatie. De publieke
dialoog is een open onderzoek, te midden van persoonlijke belangen, emoties en ideologieén,
zonder dat die de overhand krijgen.

Het dient echter gezegd te worden dat het niet gaat om het vinden van snelle oplossingen of het maken
van politiek beleid. De publieke dialoog is een open onderzoek, los van partijpolitiek. Daarmee is niet
gezegd dat de publieke dialoog geen richting geeft aan eventuele, beleidsmatige keuzes, of dat er geen
oplossingen uit voort kunnen vloeien. Het idee is dat er, om een goed en open onderzoek te kunnen
doen, de ruimte moet zijn voor belangeloos en eerlijk spreken. Dit spreken is een noodzakelijke
voorwaarde voor het ontstaan van een waarachtige dialoog. De publieke dialoog maakt dit spreken
mogelijk door het gesprek buiten de politieke belangensfeer te plaatsen.

Om goed te kunnen duiden wat de publieke dialoog precies inhoudt, is het belangrijk eerst te
benoemen wat een Socratische dialoog is. De publieke dialoog is namelijk niet erg verschillend van
een Socratische dialoog, maar heeft als extra eigenschap dat het wordt gevoerd op het spanningsveld
van het politieke en het maatschappelijke. Daarnaast worden er meer casussen onderzocht dan in de
Socratische dialoog; van alle partijen één. Je zou kunnen zeggen dat de publieke dialoog een vorm
van een Socratische dialoog is. De exacte omgeving waarin gesproken wordt is hier van belang voor
de vorm die de Socratische dialoog aanneemt. Zo kan er met werknemers uit een groot bedrijf
gesproken worden, of met burgers en politici bijvoorbeeld. Wel is het verstandig niet in een groep
van meer dan 10 deelnemers te spreken met elkaar. Dit omdat zelfonderzoek een bepaalde aandacht

vereist, en een teveel aan deelnemers ruis kan veroorzaken in het zoeken naar de essentie van iets.

Maar wat is dan een Socratische dialoog? De Socratische Dialoog is een bezinnend gesprek om tot
een gemeenschappelijk antwoord op een fundamentele kwestie te komen. Centraal daarbij staat de
analyse van concrete, voor iedere deelnemer toegankelijke ervaringen; ervaringen die te maken
hebben met deze fundamentele kwestie. Deze ervaringen worden besproken aan de hand van

persoonlijke casussen die door de deelnemers ingebracht worden in de groep. Het gesprek ontleent

93



zijn naam aan Socrates. Die probeerde 25 eeuwen geleden op de markt van Athene mensen tot
inzicht te brengen door voornamelijk vragen te stellen, voorbeelden te onderzoeken en ervaringen te
analyseren. Zijn uitgangspunt was dat je een inzicht niet verwerft door het te vernemen uit de mond
van een deskundige, maar alleen door zelf na te denken. De Socratische Dialoog begint met het
opvragen en selecteren van lastige praktijksituaties. In elke casus ziet de voorbeeldgever zich
geplaatst voor een lastig dilemma. Cruciaal is de verplaatsing van de anderen in de situatie van de
ander: wat zou jij voelen, denken en doen? En waarom? Na deze verkenning van het ingebrachte
voorbeeld proberen we de vinger te leggen op de essentie: waar draait het hier nu eigenlijk om? Ten
slotte staan we stil bij de houding die nodig is om verstandig en rechtvaardig te handelen in deze
kwestie. Dit gebeurt aan de hand van de 4 Kardinale Deugden: in de publieke dialoog zijn de
Kardinale Deugden vervangen door de vraag wat je te doen staat (moed) en wat je moet laten (maat).

Het vaststellen van de essentie valt onder prudentia, bezonnenheid.

Dit protocol zal als een draaiboek dienen voor het voeren van een dergelijk Socratisch gesprek in
een maatschappelijke context. De opbouw van dit protocol zal de chronologie van het traject
omtrent de publieke dialoog volgen. Het stappenplan voor de publieke dialoog zal in drie gedeeltes
worden onderscheiden: 1) voorafgaand aan de dialoog; 2) het voeren van de dialoog; 3) de

vervolgstappen na de dialoog.

Voorafgaand aan de dialoog

Er zijn veel verschillende redenen om een publieke dialoog te voeren. Het kan zijn dat er een
actuele, problematische kwestie speelt in een gemeente bijvoorbeeld, of dat er onvrede heerst bij
burgers over een nieuwe beleidsverandering. Maar het kan ook zijn dat de publieke dialoog wordt
aangevangen om te bezinnen op een klassiek, politiek filosofisch thema. Echter, in al deze gevallen
zal er een opdrachtgever zijn die het initiatief neemt tot het houden van de dialoog. We zullen hier
bespreken wat van belang is in het voorbereiden van de dialoog, wanneer het initiatief daartoe

genomen is.

Het is allereerst van belang om goed door te spreken met de opdrachtgever wat precies de
problematiek of het punt van onderzoek is. Dit is nodig om een duidelijk beeld te krijgen van de

context waarin de dialoog gevoerd zal gaan worden. Spelen er veel emoties, staan er groeperingen

94



recht tegenover elkaar of blijft het probleem juist onberoerd? Wanneer de kwestie en haar omgeving
goed in kaart zijn gebracht kan er worden gekeken naar de plek van de dialoog in dat geheel.

Waarom moet er gesproken worden met elkaar, en wat zou de dialoog uiteindelijk kunnen opleveren?

Hiervoor moet er allereerst een duidelijke onderzoeksvraag worden geformuleerd. Een vraag die
richting geeft aan een eerste opzet van de dialoog, of aan de meerdere dialogen wanneer dat nodig is.
Daarnaast is het goed om de verwachtingen van de opdrachtgever te bespreken. VVerwacht hij dat er
tijdens de dialogen een compleet beleidsplan of een concrete oplossing wordt geformuleerd, dan
zullen de dialogen een valse start kennen. De dialogen richten zich namelijk primair op bezinning
en onderzoek. Dit verwachtingspatroon is ook van belang om vorm te kunnen geven aan het totale
traject van de dialogen. Wat moet er bijvoorbeeld gebeuren met de inzichten die uit de dialogen
naar voren komen?

Nadat de context van de dialoog helder is, en er een duidelijke onderzoeksvraag is geformuleerd,
kan er naar de vorm van de dialogen worden gekeken. Hoeveel tijd is er nodig, welke ruimte is
geschikt, wie moeten er meedoen, welke casussen zijn het sterkst? Om deze vragen te kunnen
beantwoorden moet er eerst bepaald worden welke partijen er om de tafel gaan zitten. Ofwel, gezien
de situatie en de vraag die er ligt, op wie moet het onderzoek worden toegespitst? Bij het kiezen van
de deelnemers aan de dialoog is het van belang om een groep samen te stellen die in balans is.
Hiermee wordt bedoeld dat relevante partijen aanschuiven, en dat de verschillende partijen in
gelijke verhoudingen vertegenwoordigd zijn.

Wanneer er in overleg is besloten wie er deelnemen, wordt er met alle deelnemers een eerste
gesprek gehouden. Hierin wordt uitgelegd wat de dialogen inhouden, gevraagd hoe de deelnemer
zich verhoudt tot de desbetreffende kwestie en de dialoog zelf, en wordt er een casus van de
deelnemer uitgevraagd. Het kan echter na de intakegesprekken blijken dat een mogelijk
deelnemende partij niet bereid is mee te doen of niet toegewijd genoeg is. Dit laatste kan een
probleem zijn omdat een goede dialoog energie, tijd en een open houding vereist. Na de
kennismakingsgesprekken kan de groep dus nog worden herzien.

Na deze intakegesprekken is er een goed beeld ontstaan van alle partijen, hun meningen, en de
ervaringen en casussen. De volgende stap is om de dialogen uit te zetten. Er moet bepaald worden
hoeveel dialogen nodig zijn om alle kanten van de kwestie te kunnen belichten. Dit is erg belangrijk
omdat het voor een goed onderzoek een vereiste is dat alle perspectieven op de kwestie aan bod
komen. De dialoog of dialogen moeten daarom genoeg ruimte bieden om alle zijdes te belichten. De

casussen dienen om diezelfde reden ook representatief te zijn. Gaat een bepaalde casus slechts over

95



de mening van één persoon, zonder dat er vergelijkbare verhalen bestaan bij de andere betrokkenen,
dan is het wellicht verstandig een casus te zoeken die op een grotere groep mensen van toepassing is.
Uiteindelijk moet er ook een locatie worden gekozen. Dit moet een ruimte zijn die enigszins
neutraal is. Is dit niet het geval dan kan het zijn dat sommige deelnemende partijen zich benadeeld

voelen.

Dit benadeeld voelen van de deelnemers is in het algemeen een belangrijk gegeven om te
waarborgen. In de toeloop naar de dialoog is het cruciaal dat de deelnemers zich serieus genomen
voelen, en dat ze het idee hebben dat hun bijdrage als even waardevol als die van de anderen wordt
gezien. Mocht dit niet zo zijn dan kan een deelnemende partij zich bij voorbaat al een
aanvalsstrategie aanmeten en op zijn eigen gelijk gaan staan. Dit kan funest zijn voor een
waardevolle publieke dialoog, aangezien deze alleen ontstaat wanneer alle partijen vanuit een open

en belangeloze houding deelnemen.

Het voeren van een publieke dialoog

Hoe de dialogen het beste gehouden kunnen worden hangt af van de samenstelling van de groep, de
kwestie die op tafel ligt en enkele andere factoren. Zo is er bijvoorbeeld een verschil tussen het
voeren van een publieke dialoog met een kleine groep mensen die elkaar goed kennen, en het
voeren van een publieke dialoog met een grotere groep onbekenden van elkaar. Er zijn echter 7
algemene stappen in de publieke dialoog die de verschillende fases of momenten in de dialoog
beschrijven. Deze stappen samen vormen de behandeling van één ingebrachte casus. Wanneer er
meerdere casussen worden besproken, iets dat erg waarschijnlijk is in een publieke dialoog, worden
deze stappen dus ook meerdere malen doorlopen. Je zou kunnen stellen, hoewel dit niet zo hoeft te
zijn, dat er voor elk perspectief op de kwestie een casus wordt ingebracht. Vindt er bijvoorbeeld een
dialoog plaats waarin burgers en politici met elkaar in gesprek gaan, is het aannemelijk dat vanuit

beide kanten een casus wordt ingebracht. Op de volgende pagina staan de stappen beschreven:

96



Stappen publieke dialoog:

Centraal staat een praktijkgeval uit het (recente) verleden, waarbij de verteller zelf was betrokken en

dat hij/zij als een probleemsituatie heeft ervaren.

1. Casus, cruciaal moment, vraag

De gespreksleider neemt de voorbeeldgever een kort interview af:

a) Wat is het voorval dat we gaan onderzoeken?

b) Tegen welke achtergrond speelt zich dit af (geschiedenis, personen, belangen ...)?

c) Wat is het cruciale moment in dit voorval?

d) Welke gevoelens speelden op dat moment bij jou een rol? Welke gedachten gingen door
je heen?

e) Wat heb je concreet gedaan?

f) Welke vraag wil je aan je gesprekspartners voorleggen?

2. Verheldering
De anderen stellen vragen ter verheldering van de feiten, zodat zij zich goed kunnen inleven in het

cruciale moment.

3. Verplaatsing

De anderen verplaatsen zich (zo oprecht mogelijk) in de schoenen van de voorbeeldgever:

a) Alsjij in die situatie was, op dat moment, wat zou jij dan allemaal voelen?
b) Wat zou jij denken?

c) Wat zie jij jezelf doen in deze situatie?

d) Watis (dus blijkbaar) jouw antwoord op de onderzoeksvraag?

e) Op grond van welke onderliggende redenen kom je tot dit antwoord?

4. Essentie
Dit alles gehoord hebbende neemt ieder kort de tijd om voor zichzelf een antwoord te formuleren op

de vraag: Waar draait het hier eigenlijk om?

97



5. Doen en laten
Vervolgens sta je stil bij de houding die nodig is om in een dergelijke situatie wijs te handelen. Dit

doen we door ons af te vragen wat je te doen hebt en wat je te laten hebt.
Gegeven de essentie die jij aanwijst:

a) Wat moet je hier doen? Welk lef heb je hier op te brengen?

b) Wat moet je hier (los)laten? Welk verlangen dien je hier op te geven?

6. Gedeelde visie
Wanneer je al die essenties tot je door laat dringen; als je tot je door laat dringen wat hier te doen en
te laten valt, wat tekent zich af als onze gedeelde visie op de kwestie die we hier onderzoeken?

Waar zitten onze grootste verschillen van inzicht?

7. Terugblik
Kijk samen terug op de dialoog. Wat beviel in het gesprek? Wat vond je lastig? Hoe ga je

met de uitkomsten verder?

Nadat deze stappen zijn doorlopen en de essentie (stap 4) en het doen en laten (stap 5) op papier
staan, is het mogelijk de volgende casus te behandelen. Wanneer de casussen allemaal volgens het
stappenplan zijn besproken en uitgewerkt, ontvouwd zich een beeld van de essenties van de
besproken kwestie. Deze essenties zijn korte zinnen of woorden van de deelnemers aan de dialoog
die voor hen de kern van het punt van onderzoek omschrijven. Dit kunnen woorden zijn als
‘miscommunicatie’, ‘machteloosheid’ of ‘onrechtvaardigheid’. Deze essenties staan naast de
antwoorden op de vraag wat men zou moeten doen, en wat men zou moeten laten. Zo groeit er een
inzicht in de daadwerkelijke kern van het onderzoek, een overzicht van waar iedereen denkt dat het

echt om draait, en een houvast voor hoe een ieder zich moet opstellen.

Om de dialoog goed te laten verlopen en een vruchtbaar gesprek te laten zijn, zijn er enkele punten
van aandacht voor tijdens de dialogen. Er moet een sfeer ontstaan die aansluit bij het onderzoeken.
Hiervoor moet er niet worden gesproken vanuit een eigen gelijk, en kan het niet zo zijn dat er

deelnemers zijn die enkel deelnemen om de belangen van hun achterban te vertegenwoordigen.

98



ledereen moet bereid zijn om zijn of haar eigen ideeén en overtuigingen in twijfel te trekken. Zijn er
partijen die dat niet doen, dan kan het zijn dat dit overslaat op de andere deelnemers. Waarom
zouden zij zich namelijk kwetsbaar opstellen als niet iedereen dat doet?

Een groot deel van het waarborgen van deze open sfeer is de taak van de gespreksleider. Deze dient
iedereen de ruimte te geven om te zeggen wat hij of zij wil zeggen, maar moet ook ingrijpen
wanneer iemand te lang van stof is, of afwijkt van de kwestie die besproken wordt. Kort gezegd, de
gespreksleider zorgt voor balans. Het kan natuurlijk goed zijn dat niet alles besproken kan worden
tijdens de dialoog omdat daar niet genoeg tijd voor is. Toch moet de problematiek tot een kern of
essentie worden gebracht. Ook daarin speelt de gespreksleider een belangrijke rol. Hij moet
luisteren en samenvatten, maar ook de deelnemers zelf sturen in het bondig kunnen verwoorden van
hun gevoelens en gedachten. Terwijl hij die sturing biedt, is het echter ook van belang dat hij niet
teveel op de voorgrond treedt. Het gevaar is dan dat hij de dialoog een richting in duwt, die de
deelnemende partijen niet herkennen. De gespreksleider is in die zin dus een soort verteller die het
narratief dat ontstaat vorm geeft. Dit doet hij door het gesprek naar zicht toe te trekken en bij te
sturen wanneer het afdwaalt en niet helder meer is, en door het te laten vieren wanneer de groep
goed aan het onderzoeken is. Op die wijze ontstaat er een dialoog die richting de essentie van de
kwestie beweegt, maar die tevens op een eigen en oorspronkelijke manier aan de groep verbonden is.

De vervolgstappen na de dialoog

Na afloop van de publieke dialoog is het van belang om vorm te geven aan het vervolg van de
gesprekken. Het is namelijk niet vanzelfsprekend dat de inzichten die in de dialogen zijn verworven,
gehoord en gewaarborgd worden. Je zou kunnen beargumenteren dat deze vervolgstappen de
publieke dialoog in een meer oplossingsgerichte context plaatsen. Het uitgangspunt hiervoor zijn de

ervaringen, de inzichten en adviezen van de deelnemers, die verwerkt zijn in het verslag.

Hoe deze vervolgstappen echter worden ingericht hangt af van de behoeften en mogelijkheden die
er zijn. Stel dat de dialogen op gemeentelijk niveau gehouden zijn, dan kan de gemeenteraad
worden betrokken bij het proces. Ze zou in een vervolggesprek kunnen reageren op de essenties, de
adviezen of het verslag in het algemeen. Ook is het mogelijk dat de deelnemende partijen zelf de
brug vormen naar de politiek of hun achterban. Dit zou middels een publieke of gesloten presentatie

kunnen gaan. Het is natuurlijk niet noodzakelijk dat er stappen volgen na de dialoog; deze kan ook

99



op zich staan. Is er echter sprake van een spanningsveld of problematiek tussen meerdere instanties
of groeperingen, dan is een voortzetting van de dialoog, op enigerlei wijze, wenselijk.

Dit wil niet zeggen dat het altijd duidelijk is wat er gedaan moet worden. Het kan lastig zijn om de
sfeer en de inzichten uit de dialoog te vertalen naar een groter publiek. In het slaan van die brug is
het wellicht het beste om gebruik te maken van de deelnemende partijen. Het idee is immers dat de
dialoog een zelfonderzoek van de betrokken partijen is, waarbij de gespreksleider slechts een
passieve en begeleidende rol heeft. Het gaat erom dat er wordt geluisterd naar de diegenen die
dagelijks te maken hebben met de kwestie. Dat zij iets inbrengen dat vervolgens door henzelf
onderzocht wordt. Daarin zit een bron van waarde en waarheid die niet zou kunnen worden
aangeboord wanneer er slechts vanuit het oog van de beleidsmaker naar de kwestie zou worden
gekeken. Om deze reden vormen de deelnemers de crux in het overbrengen van de ontstane
gevoelens en inzichten. Zij zijn namelijk de oorsprong van de inzichten die tot een mogelijke
verbetering van de situatie kunnen leiden. Inzichten die groeien uit een directe verwantschap met de
kwestie.

De reden waarom we de betrokkenen middels een dialoog raadplegen gaat weer terug naar de
ideeén van Socrates. Mits de mens namelijk grondig onderzoekt en vraagt, kan hij het antwoord op
veel vragen in zichzelf vinden. Hoe er gehandeld moet worden is niet altijd een vraag van partij-
ideologie en kundig bestuur, maar vaak ook een vraag van inzicht en waarachtigheid die in de mens

zelf verborgen ligt.

100



Draaiboek publieke dialoog

Voorafgaand aan de dialoog:

- Contact met opdrachtgever over onderwerp en context van de dialoog.

- Vaststellen wat een mogelijke onderzoeksvraag zou zijn.

- Uitleggen van mogelijkheden en vorm dialoog.

- Bepalen van doel dialoog, wat moet het opleveren?

- Bepalen wat er voor nodig is om doel te behalen. Hoeveel dialogen en welke
vervolgstappen?

- Ineen verslag de gekozen vorm, het doel en de vervolgstappen vastleggen.

- Secretariaat betrekken en kennismaken

- Inventariseren relevante partijen en alle contactgegevens gelijk verzamelen bij
opdrachtgever.

- Intakegesprekken regelen en voeren met de relevante partijen. Uitleg over de dialoog geven
en hun casus uitvragen. Direct benadrukken dat alles vertrouwelijk is en dat er voorzichtig
met de media moet worden omgesprongen.

- Uiteindelijke partijen kiezen die aan de dialoog mee gaan doen.

- Dialoogdata vastleggen. Ook de data voor eventuele vervolggesprekken vastleggen.

- Geselecteerde partijen uitnodigen, en eventueel data herzien wanneer veel deelnemers niet
kunnen.

- Locatie bepalen en bezoeken. Is de ruimte adequaat, heeft het alle benodigdheden? (tafels,
stoelen, flip-over). Is het een goede ruimte om een intensief gesprek met elkaar te voeren?

- Casussen selecteren van deelnemende partijen en uitschrijven casussen.

- Casussen opsturen naar deelnemers en laten nalezen door inbrengende partij.

Tijdens de dialoog:

- Uitleggen wat de dialogen inhouden en welke rol de deelnemers hebben.

- Uitleggen hoe het traject eruit ziet, en wat het doel van de dialogen is. Benoem wat er is
afgesproken over de vervolgstappen.

- Benadrukken vertrouwelijkheid en openheid van spreken.

- Kort verslag maken van elke dialoog en tussentijds laten lezen door deelnemers. Bij het

opsturen van het verslag ook telkens vragen naar eventuele opmerkingen en aanpassingen.

101



- Aan het begin van elke dialoog kort te tijd nemen om zaken die gedurende het traject naar
voren komen te bespreken.
- Uiteindelijk verslag maken van de essenties, het ‘doen en laten’ en de adviezen; ook enige

impressies opnemen; zorgen voor een mooi, stimulerend verslag.

Vervolgstappen na de dialoog:

- Terugkijken op het oorspronkelijke idee, de gekozen vorm, het doel en de vervolgstappen.
Hoe is het verlopen, is er een andere richting dan verwacht ingeslagen?

- Bepalen van juiste vervolgstappen gelet op de ter tafel gekomen essenties en adviezen. Zijn
de vervolgstappen zoals in het begin bepaald nog de juiste, en zijn ze nog haalbaar?

- Benaderen relevante partijen voor vervolggesprek.

- Bepalen inhoud vervolggesprek(ken).

- Vastleggen data voor vervolgstappen, uitnodigen van relevante partijen.

- Na vervolggesprek(ken) een eindverslag schrijven.

- Aan de hand van eindverslag evalueren met opdrachtgever.

- Plan opstellen / Advies uitbrengen over hoe de uitkomsten van de dialogen op politiek
niveau structureel vastgelegd en gewaarborgd kunnen worden.

- Eigen betrokkenheid daarbij bepalen; tijd reserveren wanneer er nog een vervolgopdracht
komt.

102



Toelichting op ‘Protocol Publieke Dialoog’

Nu de publieke dialoog is vastgelegd in een protocol rest de vraag wat de status is van een
dergelijke dialoog. Hoe moeten we haar zien in de context van ons politieke bestel? Hoe verhoudt
ze zich tot de democratie? De reden waarom ik deze vragen stel, is dat het duidelijk maakt wat we
van de publieke dialoog kunnen verwachten. Het brengt meer helderheid omtrent de reden van het
voeren van een publieke dialoog. Daarnaast is het interessant te beschouwen of het hier gaat om een
vorm van burgerparticipatie, en zo niet, waar het dan wel om draait bij de publieke dialoog.

De afgelopen jaren is er veel geschreven over burgerparticipatie binnen de democratische
samenleving, maar er is nog geen eenduidige mening over de wenselijkheid ervan. Sommige menen
dat een democratie zonder interactieve burgerparticipatie geen democratie is, andere menen dat de
mogelijkheid tot het uitbrengen van een stem voldoende voorwaarde is voor het hebben van een
democratie. In deze discussie wil ik mij hier echter niet mengen. Het gaat mij erom hoe de politiek

en de publieke dialoog samen kunnen gaan. En of het hier Giberhaupt een politiek instrument betreft.

Deze vragen zal ik proberen te beantwoorden aan de hand van het boek *Rituelen van Beraadslaging’
van Bas van Stokkom. In het boek omschrijft hij twee verschillende vormen van burgerparticipatie:
‘het burgerforum’ en het ‘belanghebbendenoverleg’. Nadat het duidelijk is wat deze twee vormen
precies inhouden, en wat de sterktes en zwaktes ervan zijn, is het mogelijk om op dezelfde wijze
naar de publieke dialoog te kijken.

Het burgerforum, zo schrijft van Stokkom, is een breed opgezet evenement waarbij er een beroep op
een groot aantal mensen wordt gedaan. Vaak gebeurt dit via de lokale pers. Het idee is om burgers
inspraak te geven op grote beslissingen die in hun regio spelen. Denk daarbij aan bijvoorbeeld een
herinrichting van een stadsdeel of het aanleggen van een nieuw stuk infrastructuur. ledere burger is
uitgenodigd, wat betekent dat burgers met uiteenlopende achtergronden deelnemen aan het forum.
De één heeft misschien nog nooit een dergelijke samenkomst bijgewoond, de ander is wellicht
bekender met de gang van zaken rond zulke kwesties.

De samenkomst zelf bestaat uit het verstrekken van informatie en het houden van discussies.
Bestuurders en ambtenaren hebben hierin een begeleidende rol. Meestal worden deze burgerforums
door redelijk grote groepen bezocht, ook al hangt dit natuurlijk af van hoeveel mensen er raakvlak
hebben met de te bespreken kwestie. De meningen en inzichten die tijdens de dag worden opgedaan,
worden later in de planvorming meegenomen.

Het belanghebbendenoverleg is anders van aard. Deze wordt meestal belegd wanneer er al een

duidelijke problematiek is ontstaan. Van Stokkom geeft aan dat er hier vaak al sprake is van een

103



falend bestuurlijk of handhavend beleid. Het grootste verschil met het burgerforum is dat het
belanghebbendenoverleg niet openbaar is. De organisatoren nodigen de gesprekspartners uit in de
hoop een nieuwe en betere invalshoek op het probleem te vinden. Het gesprek vindt dus plaats met
alleen de vertegenwoordigers van de relevante partijen. En hoewel er wel rekenschap moet worden
gegeven aan ‘het publiek’, is de bijeenkomst kleinschalig van aard. Dit alles wil overigens niet
zeggen dat er geen gewone burgers bij het overleg kunnen worden betrokken.

Kortom, het belanghebbendenoverleg is een vorm waarin een selectieve groep mensen zich direct
bezighoudt met het zoeken naar realistische oplossingen, waar het burgerforum een openbaar

karakter heeft en vaak de planvorming rondom publieke vraagstukken bespreekt.

In ‘Rituelen en Beraadslaging’ houdt van Stokkom een pleidooi voor de deliberatieve democratie.
Hij meent dat deze vorm van democratie past bij een democratie waarin de burgerparticipatie hoog
is. Ofwel, hij pleit voor een politiek bestel waarin de burgers de ruimte krijgen om te participeren in
het politieke besluitvormingsproces.

Van Stokkom staat dus voor dat de burger een luidere stem krijgt. Maar wordt de participatie van de
burger wel daadwerkelijk groter bij het implementeren van burgerforum of belanghebbendenoverleg?
Hij toetst, op basis van meerdere casussen, hoe het forum en het overleg het doen als medium dat
deze deliberatieve democratie moet verstevigen. Hij doet dit door het deliberatieve aspect van het
democratische te onderscheiden. Hij stelt dat deliberatie optimaal is wanneer er een gelijke inbreng,
een uitwisseling van argumenten en consensusvorming is. En dat een proces democratisch is
wanneer het openbaar is en er sprake is van een grote inclusie van burgers.

Na onderzoek van de verschillende vormen van burgerparticipatie concludeert van Stokkom dat er
bij het burgerforum een grotere inclusie van burgers is, en bovendien een grotere mate van
openbaarheid dan bij het belanghebbendenoverleg. Ofwel, het burgerforum is als vorm van
burgerparticipatie ‘meer democratisch’. Dit komt natuurlijk door het feit dat er bij het burgerforum
niet wordt geselecteerd op deelnemers of vertegenwoordigers; iedereen is welkom.

Het belanghebbendenoverleg scoort echter beter als het gaat om een gelijke inbreng en
consensusvorming tijdens de bijeenkomst. Dit is zo omdat deze zaken in een kleinere groep
makkelijker te bereiken en te waarborgen zijn. In het kort is dit wat van Stokkom zegt over
democratie en burgerparticipatie. Later in het boek gaat hij in op punten van aandacht en valkuilen

die gepaard gaan met begeleiden van processen omtrent interactieve burgerparticipatie.

De vraag is nu, waar staat de publieke dialoog in dit verhaal? Kunnen we daar ook over spreken in

termen van burgerparticipatie en deliberatieve democratie? Laten we voorop stellen dat de publieke

104



dialoog niet is ontstaan vanuit de gedachte dat burgers meer moeten worden betrokken bij politieke
besluitvorming. De publieke dialoog is uit de Socratische dialoog voortgekomen en is vervolgens
tijdens zijn eerste implementatie pas tot wasdom gekomen. Het leek op dat moment de juiste manier
om een oud probleem op een nieuwe wijze te benaderen. Niet vanuit een vastgeroest beleidsplan of
juridische overweging, maar vanuit onderzoek en bezinning. lets dat, misschien vreemd genoeg, op
dat punt nog niet echt was geprobeerd.

Los van de opzet en de intentie, kunnen we stellen dat de publieke dialoog het meest overeenkomt
met het belanghebbendenoverleg. Het is daarentegen niet zo dat de publieke dialoog erop uit is om
consensus te bereiken. Eigenlijk is de publieke dialoog nergens op uit, naast misschien het
onderzoeken van hetgeen er bereikt moet worden. De publieke dialoog is onderzoeken en bezinnen.
Het heeft dan ook geen pretentie om deliberatief of democratisch te zijn. Het is het creéren van een
open ruimte, het aansporen tot nadenken en het formuleren van de essentie.

Ik denk zelf dat het dan ook verkeerd zou zijn om de publieke dialoog als een politiek instrument te
omschrijven. Echter, in vastgelopen maatschappelijke problemen, en moeilijke politieke kwesties,
is het vaak niet mogelijk nog verder te komen zonder deze vrije ruimte. Tenzij men van bovenaf
met harde hand beslist, dat tot veel onwil en verzet zal leiden. lets dat de politiek in het huidige
klimaat juist probeert tegen te gaan door het organiseren van dit tal van burgerparticipatie

initiatieven.

De publieke dialoog moeten we dan ook zien als een manier waarop we ons in de publieke ruimte
kunnen begeven. Het is het stolsel van een open, politieke houding, en wellicht soms de enige
manier om ons op een constructieve wijze tot alle belangenpolitiek te verhouden. Dit wil niet
zeggen dat belangen altijd verkeerd zijn, maar eerder dat ze soms in de weg staan van een
rechtvaardig en waarachtig gesprek. En als de manier waarop we elkaar benaderen al vanuit het
eigen belang is, hoe kan een oplossing of beleid dan gestaafd zijn op een algemeen belang?
Misschien begeeft de publieke dialoog zich wel buiten het vlak van de politiek zoals dat gebied nu

gedefinieerd is, maar dat wil niet zeggen dat ze daar ook niet in thuishoort.

105



	Stappen publieke dialoog:
	1. Casus, cruciaal moment, vraag
	2. Verheldering
	3. Verplaatsing
	4. Essentie
	5. Doen en laten

